
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
المباحث الاخلاقية »

بتاريخ 14 ربیع الاول 1443

ه تعالانة المؤمن عند الم
الجلسة 17 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطّاهرين

نقل المرحوم الفيض الاشان ف كتابه الواف المجلد الخامس رواية، وكتاب الواف هو من التب النفيسة جدا لا سيما ما يذكره
المرحوم الاشان ف كتابه الواف من إيضاحات وكما تعلمون ان المرحوم الفيض الاشان قد أورد ف هذا التاب روايات

التب الأربعة وشرحها. 

وقد روى ف المجلد الخامس الصفحة 733 رواية عن الاف [ج2، ص353، ح 8] حيث يقول:

:بتَغْل نانِ ببا نع ،اطيدٍ الْقَمعس ِبا نانَ، عرهم نب يلاعمسا ندٍ، عخَال ندِ بمحم ندَ بمحا نابِنَا، عحصا ندَّةٌ مع»

ندُ، ممحا مي :نْدَكَ؟ قَالع نموالْم الا حم ،ِبا ري :ه عليه و آله، قَالال صل ِبِالنَّب رِيسا الَم» :فَرٍ عليه السلام، قَالعج ِبا نع
،نموالْم فَاةو ندِي عدتَرك لُهنَا فَاعا ء‌َش نع تددا تَرم و ،ائيلوا ةرنُص ‌لا ء‌َعُ شرسنَا اا و ،ةبارحبِالْم زَناراً فَقَدْ بيلو انَ لها

ادِيبع ننَّ ما لَكَ، وكَ لَهرِ ذلغَي ‌لا فْتُهرص لَو و ،‌نالْغ ا هحلصي نم يننموالْم ادِيبع ننَّ ما ؛ وتَهاءسم هركا و ،توالْم هري
تضا افْتَرمم َلا بحا ء‌َادِي بِشبع ندٌ مبع َلا بتَقَرا يم لَكَ، وكَ لَهرِ ذلغَي ‌لا فْتُهرص لَو و ،الْفَقْر ا هحلصي نم يننموالْم

قنْطالَّذِي ي انَهسل و ،بِه رصبالَّذِي ي هرصب و ،بِه عمسالَّذِي ي هعمذاً سا نْتك تُهببحذَا افَا ،هبحا ‌ّتح لَةبِالنَّاف َلا بتَقَرلَي نَّها و ،هلَيع
بِه، و يدَه الَّت يبطش بِها؛ انْ دعان اجبتُه، و انْ سالَن اعطَيتُه‌»؛

أي ما هو مانة المؤمن عند اله؟ والآن بعد أن أرسل اله كل هؤلاء الأنبياء ، وأرسل النب صل اله عليه واله، وأرسل التب
السماوية ، فقد قبلها الإنسان الآن وصار مؤمنًا ، يسأل رسول اله صل اله عليه واله سلم ما قيمة هذا الشخص المؤمن؟ بعبارة

أخرى ، هذا الإيمان له قيمة عظيمة للإنسان نفسه ويقوده ف النهاية إل السعادة ، فلما كان إيمان الإنسان أقوى ، كانت نفعه
أفضل للإنسان نفسه.

من جملة الأمور الت نحن قد غفلنا عنها اننا نتصور اننا مسلمون بحمد اله ويجب ان نقول دائما: «الْحمدُ له الَّذِي هدانا لهذا و ما
كنَّا لنَهتَدِي لَو لا انْ هدانَا اله»؛ ولدينا الايمان بولاية الائمة الطاهرين(عليهم السلام) اما غفلنا عن انه يجب ان نقوي ايماننا يوما

بعد يوم لان تقوية الايمان ليس له نهاية حت يقال ال هذا المقدار ويف لان هذا يرجع نفعه ال الانسان نفسه. 

والآن ما يطلبه رسول اله صل اله عليه واله ف هذه الرواية  من اله عز وجل هو أن هذا الرجل قد استمع إل كلامك وأمرك
وآمن بالقرآن والنب (ص) ونحو ذلك ، فما ه منزلته عندك؟

 يقول اله عز وجل: «يا محمدُ، من اهانَ ل ولياً فَقَدْ بارزَن بِالْمحاربة»؛ فاذا كان شخص يهن ول من اوياء اله والول كل مؤمن
فاذا اهان شخص مؤمنا فقد حاربن يعن قد حارب اله عز وجل. «و انَا اسرعُ ش‌َء ال‌ نُصرة اوليائ»؛ 

«و ما تَرددت عن ش‌َء انَا فَاعلُه كتَرددِي عن وفَاة الْمومن»؛ اي ان اله عز وجل لا يتردد ف شء هو فاعله فارادت ان اخلق
فَاةو ندِي عدتَرفعل «ك خلقها فما ترددت ف ون فجميع المخلوقات لم اتردد فخلقها اقول كن في السماوات فلم اتردد ف

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/477


الْمومن» فحينما اريد ان اقبض روح المؤمن فهو، «يره الْموت، و اكره مساءتَه»؛.يره الموت وأنا أكره أن أزعجه وأن أجلب له
ما يرهه (ترددي) ؛ إنه يعن التوقف ف التحقق ، وليس ف الإرادة.

ولذا ورد ف الروايات ان قبض روح المؤمن يون بشل تدريج حيث احيانا تصل الروح ال الحلقوم ثم ترجع اليه ليجعله
مستعدا للموت وهذا التردد من اجل اعداد المؤمن للموت وهذا ما نراه ويحدث وتوجد ف الروايات قبض الروح ولن قد

اوضحت ان هذا لا يعن الشك والترديد.

ثم يقول اله عز وجل: «و انَّ من عبادِي الْمومنين من يصلحه ا الْغن‌، و لَو صرفْتُه ال‌ غَيرِ ذلكَ لَهلَكَ»؛ ان عبادي عل انواع
نم يننموالْم ادِيبع ننَّ ما ايمانهم «و فاذا كانوا مرفهين واصحاب ثروة فانهم يحافظون عل ، بعض عبادي لا يصلحهم الا الغن

يصلحه ا الْفَقْر، و لَو صرفْتُه ال‌ غَيرِ ذلكَ لَهلَكَ»؛ وبعض عبادي من يون الفقر ف صالحه ويحفظ ايمانه  ف الفقر.
ثم يقول: «و ما يتَقَرب الَ عبدٌ من عبادِي بِش‌َء احب الَ مما افْتَرضت علَيه»؛ إذا أراد المؤمن أن يقترب من ، فلا يوجد شء

.من أداء واجبات أفضل للتقرب من

ف بعض الأحيان ، يبحث بعض الأشخاص الذين يبحثون عن سلوك روح ويريدون الانخراط ف وادي السلوك ، فيسألون عن
الاذكار الت يجب ان يفعلونها ، وما هو المسار الذي يجب اتباعه ، وما الإجراء الذي يجب القيام به؟ وهم يجهلون ما إذا كانوا

يؤدون واجباتهم أم لا؟ يجب أن يون الإنسان بداية مرتاح البال من هذا الامر، الواجبات الت تقع علينا الآن من واجبات شخصية
وسياسية واجتماعية ، ومن مساعدة الآخرين ومساعدة الضعيف ، وتلبية احتياجات الآخرين.

هذه الصلاة نفسها ، كنت أتساءل أحيانًا ف متوسط العمر الذي مررنا به حت الآن ، هل كل الوضوء الذي أديته للصلاة صحيح أم
لا؟ هل كل الصلوات الت صليتها صحيحة أم لا؟ الرجل يتوقف حقا. لا يمن للمرء أن يقول نعم ، لقد كان كل شء عل ما يرام ،

وقد ادينا ذلك واعطيناه حقه.
فهل ان جميع الواجبات اديتها «عن اخلاصٍ و عن نية خالصة» ؟ صعب جداً. هذه الصلاة الت ف كل يوم نتعامل معها ، هل

صليتها بلباس طاهر؟ وهل صليتها ف مان صحيح  ؟

توجد رواية تتعلق باحوال البرزخ وعذاب القبر رواها المرحوم المجلس ف بحار الانوار أنه أحيانًا يصاب بعض الناس ف عالم
القبور بشل مؤلم للغاية. يسألون السبب؟ يقال أنك أديت صلاة بدون وضوء. الآن الافتراض هو أنه فعل ذلك عن قصد.

نحن نقول ف المباحث العلمية اذا لم يتحقق الشرط فالمشروط باطل ونقتصر عل هذا المقدار ولا نبحث ازيد من ذلك ، ولا نتأمل
ف ان الصلاة من دون وضوء يترتب عليها هذا الاثر، وحقيقا يجب علينا احيانا ان نتأمل ف اننا كم ندقق ف الاتيان بواجباتنا وما

البال من ذلك بعدها نذهب ال نا لحد الان ان نترك كل حرام ؟ فان كنا  فارغنتركها وهل اننا تم مقدار الاعمال المحرمة الت
الامور المستحبة. 

‌ّتح لَةبِالنَّاف َلا بتَقَرلَي نَّها و هلَيع تضا افْتَرمم َلا بحا ء‌َادِي بِشبع ندٌ مبع َلا بتَقَرا يم و» :ه تبارك وتعالحينئذ يقول ال
نفس الحقيقة انه يجب اولا ان اوص ه عز وجل هو النوافل اليومية وفال ء الذي يقرب الانسان البعد الواجبات ان الش «هبحا
بان نؤدي النوافل اليومية ونسع ان تون ضمن برنامجنا اليوم فاذا لم نستطيع ان نصليها يوما من الايام لا اقل علينا بقضائها. 

الروايات تشير ال ان كثيراً من الاثار تترتب عل النوافل وان كبارنا قالوا اذا اراد الطلاب ان يحافظوا عل انفسهم من الناحية
المعنوية يجب عليهم بعد الالتزام بالواجبات والمحرمات التقيد بالنوافل. ويجب حقيقة ان يونوا من يتمتعوا  وتزودوا من النوافل

النوافل بقصد الثواب او بقصد قضاء الحوائج لان هذه الامور لا تنسجم مع الخلاص ف ان نصل من اعماق قلوبهم. فلا ينبغ
العمل.  

أحيانًا  يقال أن صلاة الليل تزيد من رزق المرء ، إذا صل الإنسان صلاة الليل بهذه النية ، فلا يترتب عل هذه الصلاة أثر، وصلاة



الليل الت يون لها هذا الاثر انما ه صلاة الليل الت يصليها الانسان خالصا له عز وجل، فيون لها هذا التأثير القسري ، ولن
إذا قال الإنسان إنن أصل ف الليل من أجل زيادة رزق لا يون لها هذا الأثر ، لأنه يناقض اخلاصه.

توجد رواية تتعلق باحوال البرزخ وعذاب القبر رواها المرحوم المجلس ف بحار الانوار أنه أحيانًا يصاب بعض الناس ف عالم
القبور بشل مؤلم للغاية. يسألون السبب؟ يقال أنك أديت صلاة بدون وضوء. الآن الافتراض هو أنه فعل ذلك عن قصد.

نحن نقول ف المباحث العلمية اذا لم يتحقق الشرط فالمشروط باطل ونقتصر عل هذا المقدار ولا نبحث ازيد من ذلك ، ولا نتأمل
ف ان الصلاة من دون وضوء يترتب عليها هذا الاثر، وحقيقا يجب علينا احيانا ان نتأمل ف اننا كم ندقق ف الاتيان بواجباتنا وما

البال من ذلك بعدها نذهب ال نا لحد الان ان نترك كل حرام ؟ فان كنا  فارغنتركها وهل اننا تم مقدار الاعمال المحرمة الت
الامور المستحبة. 

‌ّتح لَةبِالنَّاف َلا بتَقَرلَي نَّها و هلَيع تضا افْتَرمم َلا بحا ء‌َادِي بِشبع ندٌ مبع َلا بتَقَرا يم و» :ه تبارك وتعالحينئذ يقول ال
نفس الحقيقة انه يجب اولا ان اوص ه عز وجل هو النوافل اليومية وفال ء الذي يقرب الانسان البعد الواجبات ان الش «هبحا
بان نؤدي النوافل اليومية ونسع ان تون ضمن برنامجنا اليوم فاذا لم نستطيع ان نصليها يوما من الايام لا اقل علينا بقضائها. 

الروايات تشير ال ان كثيراً من الاثار تترتب عل النوافل وان كبارنا قالوا اذا اراد الطلاب ان يحافظوا عل انفسهم من الناحية
المعنوية يجب عليهم بعد الالتزام بالواجبات والمحرمات التقيد بالنوافل. ويجب حقيقة ان يونوا من يتمتعوا  وتزودوا من النوافل

النوافل بقصد الثواب او بقصد قضاء الحوائج لان هذه الامور لا تنسجم مع الخلاص ف ان نصل من اعماق قلوبهم. فلا ينبغ
العمل.  

وعليه فيجب ان نون ملتزمين بالنوافل ل نرى ما هو الاثر المترتب عليها؟ 

انعنْ دا؛ ابِه شطبي الَّت دَهي و ،بِه قنْطالَّذِي ي انَهسل و ،بِه رصبالَّذِي ي هرصب و ،بِه عمسالَّذِي ي هعمذاً سا نْتك تُهببحذَا افَا»
اجبتُه، و انْ سالَن اعطَيتُه» 

ه اكبر ما هذه المرتبة العظيمة الته عز وجل وحينما احبه اكون سمعه الون محبوبا عند الالنوافل ي فالانسان الذي يصل
نقرأها فالفيض الذي يقوله لا نعرف ماذا يعن؟

«و بصره الَّذِي يبصر بِه»؛ 

واصير بصره الذي يصبر به فهذا يون مستجاب الدعوة فاذا اراد من اله عزوجل شيئا اعطاه. 

يقول المرحوم الفيض: «و أما معن التقرب إل اله و محبة اله للعبد و كون اله سمع المؤمن و بصره و لسانه و يده ففيه
غموض لا يناله أفهام الجمهور»؛ «و قد أودعناه ف كتابنا الموسوم باللمات المنونة» ، «و إنما يرزق فهمه من كان من أهله»؛ 

وهذا يعن ان الانسان الذي ليس اهلا اي انه لم ين من اهل النافلة ولم يصل ال هذه المراتب فلا يمنه ان يفهم هذا الحديث ولا
يفهم كيف يون اله سمع الانسان المؤمن. 

ثم ينقل كلاما للشيخ البهائ(قدس سره) حيث قال: «قال شيخنا البهائ رحمه اله ف أربعينه معن محبة اله سبحانه للعبد هو
كشف الحجاب عن قلبه و تمينه من أن يطأ عل بساط قربه فإن ما يوصف به سبحانه إنما يؤخذ باعتبار الغايات لا باعتبار

المبادئ و علامة حبه سبحانه للعبد توفيقه للتجاف عن دار الغرور و الترق إل عالم النور و الأنس باله و الوحشة مما سواه و
صيرورة جميع الهموم هما واحدا»؛

ماذا يعن اذا احب اله عبدا؟ ان اله عز وجل اذا احب عبداً رفع الحجاب عن قلبه.



انظر كم نحن مبتلون بهذه الحجب القلبية وما اكثر الحقائق الت قد اخفيت عنا. قلوبنا مليئة بهذه الحجب فاذا احب اله الانسان
 .ه ورؤية الحقائق كما هال ننا من التقرب الرفع عنه هذه الحجب ويظهر له الحقائق ويجعله متم

وف الروايات المتعلقة بالائمة الطاهرين(عليهم السلام) يسألون الائمة عليهم السلام: أترون الملائة؟ يقولون نعم يطأون فراشنا.
يأتون ويجلسون عل سجادنا. هذا جانب منه. يرى الإنسان هذه الحقائق والائنات ، فهم يرون رسل اله وجنوده الإلهيين

الحقيقيين ، والان حينما يقول الثير منا الملائة، معناها غير واضح لنا عل الإطلاق ، لا يمننا نؤمن  بذلك. إذا أصبح الإنسان
قوياً ف مستوى الإيمان، سيصل إل هذا المستوى.

عل ن ان نبقالان لم نسمع بها ولم تتوفر الظروف المناسبة لسماعها،  مع الاسف من المم ثير من الحقائق اللاحظوا ان ال
هذه الحالة ال اخر عمرنا وحينما ينته عمرنا ونغادر هذه الدنيا تنفتح اعيينا«النَّاس نيام فَاذَا ماتُوا انْتَبهوا» فيرى من الحقائق

بحيث يون عالم الدنيا ف مقابلها صفر ولو ان الانسان قد اطلع عل هذه الحقائق ف الدنيا ماذا سيحدث؟

ان قوله: «كنْت اذاً سمعه الَّذِي يسمع بِه» يعن يسمع ما اريده ما يسمعه اريده وهذا يعن انه يسمع كثيرا من الحقائق ويرى كثيرا
نتعرف عل تب كثيرا كفهم المعارف الحق محدودة جداً فيجب ان نراجع هذه ال ارنا وقلوبنا واذهانا فمن الحقائق، والان اف

اعتقاداتنا بيوم القيامة والمعاد واله واوصاف اله عز وجل ان وفقنا ال ذلك. 

واما هذا الانسان الذي يصل ال هذه المرحلة«كنْت اذاً سمعه الَّذِي يسمع بِه» قلب هذا الانسان دائما هو مجرى فيض اله عز
وجل يفهم الحقائق ونحن الان كم نعرف من حقائق الصلاة؟ وما ه حقيقة الواجبات؟ وما ه حقيقة العبادات والطاعات ؟

للاسف معرفتنا ضعيفة جدا لن الانسان اذا وصل ال هذه المعارف والمراحل فان اله سيجري عل قلبه هذه الحقائق. 

وجانب من هذه الحقائق امور علمية ولعل هذا احد مراتبها الدانية وتوجد مراتب عالية اعل من هذه المسائل العلمية فان قلب
الانسان فيه قابلية ان يصل ال مرتبة النبوة ومرتبة الامامة ولن هذه المراتب خصها اله عز وجل بالانبياء والائمة ولن المراتب

الاقل ميسرة لجميع الناس فما ه المسافة الفاصلة بيننا وبين المعصوم عليه السلام؟ 

ونحن المساكين ضعفاء العقل والنفس قد نخطأ حينما نقول ان الامام المعصوم اعل من علمائنا بعشرة مراتب، وهذا يعن اننا لم
نفهم الامامة ولا نعلم ما ه حقيقة الامامة وما ه حقيقة الولاية؟ فان قد ختم عل كل قلب مرتبة من المراتب وبعض القلوب يختم

عليها بشل كامل والبعض الاخر يختم عل قلبه من بعض الجوانب. 

 نسأ ل اله عز وجل ان يجعلنا جميعا من المؤمنين الحقيقيين. إن شاء اله.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرين


