
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 26 ربیع الاول 1445

الاوامر
الجلسة 8 

حيمالر نمحالر هال مبِس

رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مناقشتنا ف اعتراض السید الخوئ تجاه أستاذه
و عقب الإمعان ف عبارة السید الخوئ، نجده أنه لم یزِد مقولةً مستجدةً و زائدة عل کلام المحقق الاصفهان إذ لا تتفاوت روح

کلام السید الخوئ عن کلام المحقق الاصفهان ف ملاحظة المعن الحدث و القیام بالغیر ف القول المخصوص بحیث یبرر
الاشتقاق، إذ إن السید قد أقر ف الحیثیة الأول بأن المراد من الأمر الاصطلاح هو اللفظ البحت فبالتال قد أثبت انعدام الانشقاق

منه، ثم عقیب ذل اعترف بتمامیة الاشتقاق ف الحیثیة الثانیة، و هو عین تفیر المحقق الاصفهان و مقولته، و لهذا فلم یحل
السید عقدةَ الإشال ف المقام بهذا البیان.

و قد أسب المرحوم الوالد (الشیخ محمد فاضل اللنران) ملاحظات عدّة تجاه السید الخوئ، فقال:

ن أن نشتقلا نتم الحیثیة الثانیة (اللفظ البحت) حت البحث تجاه القول المخصوص ف لماذا قد حصر السید الخوئ 1. أولا
منه، بل نعتقد بأن الحیثیة الأول ه الت تُمثّل النقاش و تُبرر الاشتقاق من لفظ الأمر المصطلح و ذل ببرکة لحاظ صدوره عن

المتلم و قیامه بالغیر، لا محض القول المخصوص الجامد.

2.. لو توجهنا جیداً إل مقولة المحقق الاصفهان لألفیناه یقول بأن لفظ الأمر من الیف المسموع و هو من الأعراض و بات
عقل أتُه فلا ییضلت لدینا عرا، فعلیه، لو تسجم موضوع ض إذا ۇجد ۇجد فم بالغیر، لأن العرواضحاً بأن العرض قائم و متقو

نلحظ صدوره و قیامه بالغیر بحیث نلاحظ محض القول المخصوص البحت، فإن هذا یعدّ فرضاً لا واقعیة له.

اسم بل یعتقد بأن الموضوع له هو معن ،ضیف المسموع العرالذي لا یعتقد بأن لفظ الأمر من زمرة ال نعم لدی السید الخمین
منتزع من شت الهیئات، فیحق له أن یتّخذ الحیثیة الثانیة و یمیل إل جامدیة القول المخصوص الاسم، و لن حسب ذل، لا

.وفقاً للمفهوم الاسم الاصطلاح لدیه الاشتقاق من المعن یتم

منها رغم أنها تعدّ من المفهوم الاسم أن بعض الأعیان أو الأعراض قد اشتق ریم لعثرنا علالقرآن ال 1.   لو دقّقنا النظر ف
الذي یفتقد الحدثیة: یوم تبیض وجوه و تسود وجوه. و هذا بالرغم من أن البیاض و السواد یعدّ عیناً من الأعیان الخارجیة بلا نظرة

حدثیة فیها، فلهذا لو قیل: البیاض، لقال الأصول إنه جامد عدیم الاشتقاق.[1]

2.   أساساً نعتقد بأنه لا یمن التفی ما بین الحیثیتین إذ حیثیة الصدور من الغیر و الانتساب للغیر معتبرة و منونة ضمن

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


کافة المعان الاشتقاقیة حت ف الضرب، حیث قد لوحظ انتسابه إل المتلم أو إل الغیر (رغم أن ظاهره و قالبه جامدٌ) و لهذا
نعتقد بأن الصراع ف کیفیة تبریر الاشتقاق یحول حول الحیثیة الأول لا الثانیة (الأمر الجامد البحت) و بالتال فإن القول

المخصوص یتمتّع بالاشتقاق عل کل حال.

إکمال مقولة الفایة
و كيف كان فالأمر سهل (ف الطلب بالقول المخصوص) لو ثبت النقل و لا مشاحة ف الاصطلاح و إنما المهم بيان ما هو معناه

عرفا و لغة ليحمل عليه فيما إذا ورد بلا قرينة و قد استعمل ف غير واحد من المعان ف التاب و السنة و لا حجة عل أنه
(اللغوي) عل نحو الاشتراك اللفظ أو المعنوي أو الحقيقة و المجاز (و لا یهمنا المعن المصطلح).

و ما ذكر ف الترجيح عند تعارض هذه الأحوال (و ترجیح المجاز عل الاشتراک فیما لو دار الأمر بین اتخاذه مجازاً أو مشترکاً
لفظیاً فالمجاز أول، و لن:) لو سلم و لم يعارض بمثله فلا دليل عل الترجيح به[2] (إذ ربما یصبح الاشتراک خیراً من المجاز

بجهة الأهمیة و الرؤیة الحقیقیة فیه، فوقتئذ تاثر استخدام المجاز لا یعدّ میزة له) فلابد مع التعارض من الرجوع إل الأصل
(العمل) ف مقام العمل نعم لو علم ظهوره ف أحد معانيه (الطلب مثلا) و لو احتمل أنه كان للانسباق (التبادر الظهوري) من

الإطلاق فليحمل عليه و إن لم يعلم أنه حقيقة فيه بالخصوص أو فيما يعمه (فمعرفة الظهور الاستعمال رغم الجهل بالوضع
الحقیق یغنینا لامتصاص المراد الجدي للمتلم فإنا عل کل تقدیر نفتقر إل استشاف الظهور و الحجة) كما لا يبعد أن يون

(الانسباق)كذلك ف المعن الأول‏.[3]

تتمیمة لمقولة المحقق الاصفهان
ربما یبدو من نهایة حوار المحقق الاصفهان أنه قد عدل عن معتقده الأول (المشترک المعنوي) إذ ستراه یوجه إشالا تجاه ذل و

یسیر نحو الاشتراک اللفظ إلا أن الحق لیس کذل کما سنوضحه لاحقاً، و إلی نص عباراته:

فاختلاف الجمع ينف الاشتراك المعنوي و الحقيقة و المجاز، مضافاً إل عدم العلاقة (المجازیة أو الجامع المعنوي) الصحيحة بين
الطلب و الفعل و الش‏ء[4] مع اختصاص الاشتراك المعنوي (الذي قد تبنّیناه مسبقاً) بين الطلب و الش‏ء بإشال آخر: و هو أن

الأمر مما لا إشال‐ اجمالا‐ ف اشتقاقه، و الجامع بين ما يقبل الاشتقاق و ما لا يقبله غير معقول ؛ إذ الش‏ء‐ بما هو‐ غير قابل
للقيام بش‏ء حت يون قابلا لطرو النسب عليه بذاته أو ف ضمن معن جامع (حت یشتق منه).[5]

و لا يجري هذا الاشال ف الفعل، فإنه قابل للقيام (بالشی) مفهوما و مصداقا كما سمعت نظيره سابقا،كما لا يجري هذا الإشال
قطعا، و معناه المستعمل فيه‐ أعن الحقيقة و المجاز؛ لأن لفظ الأمر قابل للاشتقاق اللفظ بناء عل (الجامع اتخاذ المعن)
الطلب‐ قابل للاشتقاق المعنوي و طرو أنحاء النسب عليه جزما، و إن كان مجازيا (فإنهما متساهمان ف قابلیة الاشتقاق).

نعم التحقيق: أن الجامع بين جميع المعان: إن كان مفهوم الش‏ء إذ لا جامع بينها أعم منه (الشی)، فهو‐ مع أنه خلف؛ لأن
المفروض الوضع لما يعمه لا لنفسه‐(فالشی یشمل نفسه و هو مصداق لنفسه لو کان هو الجامع) لم يصح التصريف و

الاشتقاق؛ لعدم قبول الش‏ء للقيام بش‏ء (لأن الشی بما هو شی فلا یقوم بشی فلا یقبل الاشتقاق، بینما الفعل یقوم بشی و یصح
منه الاشتقاق) مع أن الأمر بمعناه الحقيق قابل للاشتقاق، لنه لا دخل له بعدم معقولية الجامع بين المعن الحدث و الجامد، بل

نفس المعن الجامع لا يقبل الاشتقاق بنفسه.

.(کل المعان ینطبق عل ل) ‏ء؛ إذ لا جامع أعم من مفهوم الشو إن كان الجامع مفهوما آخر فعدم معقوليته بديه

لن عدم قابلية بعض المصاديق للاشتقاق لا يدل عل عدم قبول الجامع، كما أن عدم قبول الجامع لا يدل عل عدم قبول بعض
المصاديق، كما ف الوجود و الش‏ء مثلا، فإنّ الوجود جامع لجملة الماهيات الموجودة، و هو قابل‏ للاشتقاق، و مصاديقه متفاوتة



(فلا تقبل الاشتقاق) و الش‏ء جامع لل ش‏ء، و هو غير قابل للاشتقاق حيث لا قيام له بش‏ء، بخلاف مصاديقه فإنها مختلفة (و
لّف للعثور علالأمر (فلا نت المذكورة ف آخر غيرِ هذه المعان ل الخطب هو عدم القول بمعنسهن الذي يمستعدة للاشتقاق). ل
سائر المعان)، و لا أعم فيها من الش‏ء (ل یرد الإشال الأعل) و لو بن عل الوضع (وضع الأمر) لجامع يجمع الطلب و غيره

ان هو المتعين[6] و حينئذ يرد عليه ما عرفت (بانعدام القدر الجامع بین المشتقات و الجوامد، و لهذا فینجرل (کالإرادة مثلا)
معتقد المحقق الاصفهان إل الاشتراک اللفظ وفقاً لمعتقد أستاذه ). فافهم و استقم.[7]

واحد و ه معن فبالأخیر، یبدو أنه تساهم مع معتقد الآخوند، إلا أنا وفقاً للتقریرات الماضیة قد أحرزنا بأن مادة الأمر ینفرد ف
بل هو المتبادِر من کافة الاستعمالات، و لهذا نلفت الأنظار إل ،به أنه أراد ذل ذا، لعنه برالإرادة و الطلب، و لهذا لو قیل أم

الآیات الریمة المتربطة بالمقام، حیث یقول سبحانه: و یسئلون عن الروح قل الروح من أمر رب. أي من الإرادات الإلهیة
تومة، و کذا قوله سبحانه: و قضنونة و المالإرادة الم نا و أما تفسیره بالفعل فإنه یعدّ مصداقاً لتلالمطویة حقیقتُها تجاه

الأمر.  أي قد تحقق ما أراده اله، و هو یستلزم تبعاً الفعل و الغرض فإنهما قد تحققا أیضاً ضمن انقضاء الأمر.

و بالنهایة فإنا لسنا متفردین ف هذه المقولة، بل قد اصطفاه صاحب منتق الأصول أیضاً.

و ما سردناه من المحقق الاصفهان ف باب المشتقات، فقد أبدع مبن مستجد فیها، فلا یجدر للطالب أن یجتاز تل البیانات
النیرة بل سهولة، بل ه جدیرة بتحقیق أوسع

تمیل مبحث صاحب الفایة
الظاهر (من خلال ملاحظة استعمالات العرب) اعتبار العلو ف معن الأمر فلا يون الطلب من السافل أو المساوي أمرا و لو

أطلق عليه كان بنحو من العناية كما أن الظاهر (من الاستعمالات) عدم اعتبار الاستعلاء فيون الطلب من العال أمرا و لو كان
مستخفضا لجناحه، و أما احتمال اعتبار أحدهما فضعيف و تقبيح الطالب السافل من العال المستعل عليه و توبيخه بمثل أنك لم

تأمره إنما هو عل استعلائه لا عل أمره حقيقة بعد استعلائه و إنما يون إطلاق الأمر عل طلبه بحسب ما هو قضية استعلائه و
كيف كان فف صحة سلب الأمر عن طلب السافل و لو كان مستعليا كفاية.

هل يعتبر فيه باعتبار معناه الاشتقاق‐ أعن الطلب‐ علو الآمر، أو استعلاؤه، أو هما معا، أو أحدهما عل سبيل منع الخلو، أو لا
يشترط ش‏ء منهما؟ لل وجه، و التحقيق أن يقال: إن حقيقة الأمر بنفسه تغاير حقيقة الالتماس و الدعاء، لا أن المغايرة بينهما

باعتبار كون الطالب عاليا أو مستعليا أو غيرهما.

تنقیح مقولة صاحب الفایة
حینما یتلفّظ المتحدّث بعبارة: أمرتُ بذا. فإنها تحتضن و تستبطن ثمانیةَ لحاظات أو عناوین متلونة ف داخلها: 1. عنوان

البعث: لأنه یوجهه المستمع نحو المقصود. 2. عنوان التحری: إذ صیغة الأمر تتسبب بالتحریض و التشویق نحو المراد.  3.
عنوان الإیجاب: بحیث یضع الآمر متطلّبه عل ذمة الملّف.  4. عنوان الإلزام[8]: بنحوٍ یلزم الواجب عل رقبته فلا ینف عنه. 5.

عنوان التلیف: فیحدث الآمر تلیفاً شرعیاً و مطلوباً لازماً تجاه الملف.  6. عنوان الحم: و ذل بلحاظ قطعیة المطلوب و
إتقانه لدی الآمر. 7. عنوان الطلب: إذ الصیغة تشف عن مجرد الطلب و الإرادة بحیث لم یلحظ فیه العلو و الاستعلاء بل یعدّ طلباً
و مراداً مطلقاً (الشامل للدعاء و الالتماس و الأمر) من الدان إل العال و کذا من المساوي إل المساوي.  8. عنوان الأمر: و هو

الدُستور و الطلب الشدید الذي یتوفّر فیه العلو و الاستعلاء بخلاف سائر العناوین الماضیة.

و هذه النقطة الممیزة قد أطرحت أیضاً ضمن کتاب نهایة الدرایة.[9]

---------------



[1] ربما نبرر هذا الاشتقاق من البیاض و السواد بأنا نری أحیاناً أن الواضع یلحظ الصفة و الحالة ف اللمة فیولّد منها صیغاً
متبعثرةً نظیر المصدر الصناع الذي یلحظ المستعمل أو الواضع جهة الوصفیة نظیر الانسانیة و النباتیة و... و ف البیاض قد

لاحظ هذا أیضاً فصنع له فعلا و أشرب فیه معن مزیداً ببرکة باب الثلاث المزید، فلمة: تبیض، یعط معن: تلبس و تلون
بالبیاض، فمن هذه الزاویة لا محذور ف عملیة الاشتقاق. 

[2]  و أما موقفنا نحن تجاه هذه الموارد، فحیث قد اتخذنا و انتحلنا المعن الطلب المستخدم ف کافة استعمالات مادة الأمر، فلا
نش ف کیفیة وضعه، نعم لو تحیرنا فرضاً تجاه مجازیته أو حقیقیته فنلتجأ عندئذ إل أصل عقلائ مصطاد من قاعدة: الظن

یلحق الشی بالأعم الأغلب(ف الموضوعات). فلو لاحظنا الأعم الأغلب ف استعمالات الأمر لألفینا أن عملیات المجاز ه المطردة
و المتاثرة ف الاستعمالات لا الاشتراک، فبضم هذه القاعدة نتشف الرجحانیة و التفوق للمجاز.

[3] كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 63، و لن نلاحظ علیه بأن معرفة الوضع الحقیق للمة مآ، تُعیننا ف للتمس بأصالة
الحقیقة فنشف الظهور اللفظ ببرکة هذه الأصالة، فلا یصح أن نقول بأن عدم معرفة الوضع الحقیق لا یجدي نفعاً لنا، أو لا یهمنا

.س ذلمقام الاستظهار، بل الأمر ع ف
[4] هذه المقولة صدرت بالرغم من أن هذا المحقق بالتحدید قد أجاب عن أن هذا الاختلاف لا یضرب المشترک المعنوي، إلا أنه

ربما قد ذهل عن ذل هنا.
[5] إلا أنا قد صورنا الجامع الانتزاع مسبقاً و وفقاً للمحقق النائین فلا محذور ف ذل، بل إن المحقق الاصفهان قد أشرب

المعن الحدث أو الوصف ف الشی الجامد بلحاظات متعدّدة و متلونة، فراجع کلامه.
[6] ألیست هذه المقولة تضاه و تشبه منظار المحقق النائین الذي قد أدرجت کافة المعان ضمن جامع واحد، بحیث لا یرد

علیه إشال اختلاف الجمع فیه لأنا قد أجبنا علیه مسبقاً و کذل المحقق الاصفهان قد أجاب علیه، و بالأخص أنا نحظ بالجامع
الانتزاع الذي یبرر اجتماع الطلب المشتق و الشی الجامد فلسنا مضطرین لاتخاذ الجامع الذات ل یرد الإشال علیه.

[7] نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 258
[8] إن إلزام شخص و جبره عل صنع عمل محدّد بحاجة إل بذل العلو أو إبراز الاستعلاء، إذ سنخ العلو عبارة عن وصفٍ یمنحه
العقلاء لشخص محدّد فیعتبرونه عالیاً لدیهم ل ینفّذ إلزاماته عل الآخرین أو عل مجموعته تحت یدیه، فالإلزام العال یتجلّ إما

بالمنصب و إما بالقول و إما بالشهرة و... فلو لم یعدّ عالیاً لما اعتن بإلزاماته أحد. 
[9] نص عبارة النهایة: أن الصيغة و ما شابهها إذا سيقت لأجل البعث و التحريك ينتزع منها عناوين مختلفة كل منها باعتبار
خاص و لحاظ مخصوص. فالبعث بلحاظ أنه يوجهه بقوله نحو المقصود، و التحريك بلحاظ التسبيب بالصيغة‐ مثلا‐ إل
الحركة نحو المراد، و الإيجاب بلحاظ إثبات (لغةً) المقصود عليه، و الإلزام بلحاظ جعله لازما و قريناً بحيث لا ينفك عنه، و

التليف بلحاظ إحداث اللفة و إيقاعه فيها، و الحم بلحاظ إتقان (تحیم) المطلوب، و الطلب بلحاظ إرادته القلبية أو الشف
عنها حقيقة أو إنشاء، و عنوان الأمر بلحاظ كون البعث من العال، كما يشهد له مرادفه بالفارسية، فإن معناه ف الفارسية ما يعبر

عنه ب (فرمودن)، و لذا لم يتلم أحد من أهل العلم ف اقتضاء سائر العناوين للصدور عن العال. فالتحقيق‐ كما يساعده العرف
و الاستعمالات الصحيحة الفصيحة‐: أن صدور البعث عن العال مقوم لعنوان الأمرية . و ليعلم أن هذا البحث لغوي لا اصول؛
إذ اللام ف البعث الصادر عن الشارع، و اما استحقاق العقاب عل المخالفة فهو أثر الوجوب، و التلّم فيه صحيح ف الاصول.


