
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 10 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 16 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

کلام المحقق البروجردي ظل أنحاء التمایزات بین الأشیاء ف
إن الفوارق ما بین مختلف الأشیاء عل أربعة أصناف:

1. فإما أن یفترقا بتمام الذات، بحیث یتفاوتان ف الجنس و الفصل، نظیر اختلاف الجواهر کالانسان مع الحجر، و کذل اختلاف
الأعراض ما بینها، نعم إن المفهوم المنتزع العرض کالشی یولّد الشراکة، نظیر: الإنسان شی و الحجر شی، إلا أن الحوار حول

الفوارق الذاتیة لا العرضیة.

2. و إما أن یمتازا بجزء من الذات، بحیث یشترکان ف عنصر الجنس و یتشتّتان ف الفصل، نظیر: الإنسان هو حیوان ناطق و
الحمار هو حیوان ناهق.

3. و إما أن یتباعدا من أجل أمور خارجة عن الذات: کاختلاف زید مع عمرو، حیث إن التشخّصات الفردیة کاللون و الوزن و
النسب قد عزلتهما عن بعض.

4. و إما أن یختلفا ف المراتب المشة، بحیث لم ینفصلا بواسطة الجنس و الفصل بل الفارق هو تشتّت المراتب الوجودیة
فیهما، نظیر: النور الضعیف و القوي أو الخط الطویل و القصیر، حیث لم یتفا بنحو الحقیقة بل التمایز وقع ف الدرجة و

المرتبة.

و أما تطبیق هذه التشقیقات تجاه الوجوب و الاستحباب، فنعتقد بأنهما لا یتمایزان تمایزاً جوهریاً بتمام الذات لأنهما یتفقان ف
عنصر الطلب جنساً، و کذل لا یندرجان ضمن الشق الثان أیضاً إذ الحم یعدّ بسیطاً فلم یترکب من جنس و فصل خلافاً

.ناً من الإلزام و من المنع عن الترک، بحیث کانوا یضعون له جنساً و فصلاوم مرون الحالذین کانوا ی لمشهور القدام

الآراء المهزوزة ف تحدید الفصل
و مهما کان فلو سلمنا ثبات الجنس و الفصل ف الحم المرکب، لوجدنا ثلاثةَ آراء حول کیفیة تصویرهما، فقد قیل بأن:

1. الفصل هو المنع عن الترک.

و نلاحظ علیه (إضافة إل أن هویة الحم بسیط لا یعقل الترکب فیه) بأن المنع عن الترک یعود معاده إل طلب ترک الترک فهو
عین طلب الفعل، فلم یعد فصلا و مائزاً إذن، بینما الفصل یهدف إل التفی ما بین الأشیاء جوهریاً، لا لمحض اختلاف التعابیر.

نعم لو جعل الفصل هو العقاب ف الترک فعندئذ لا ینتج طلب الفعل، إلا أن هذا الفصل لم یقصد ف عبارة القدام بل قد عبروا
عنه بالمنع من الترک.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


2. الفصل هو استحقاق العقاب عل المخالفة فهو الممیز ما بین الوجوب و الاستحباب إذ لا استحقاق للعقاب ف المستحب.

ر الشیما بین الماهیتین فهنا قد فس قفری و یرد علیه بأن استحقاق العقاب هو من آثار الوجوب لا من آثار ماهیة الوجوب ل
بأثره و هذا لا یجدي نفعاً.

3. الفصل هو طلب الفعل مسبوقاً بالإرادة الشدیدة أو الخفیفة فحینئذ سیمتاز الوجوب عن الاستحباب.

ونرفضه بأن الإرادة تندرج ضمن سلسلة العلل للوجوب فیف تُؤخذ ف حقیقة الوجوب المعلول من الإرادة.

4. و الأهون من الجمیع ه مقولة بعض الأصولیین بأن الوجوب هو الذي یتمتّع بالملاک اللزوم و الاستحباب هو الذي یفتقد
.الملاک اللزوم

و ندحضه بأنه کیف یعقل أن یصبح الملاک فصلا للوجوب بینما الوجوب یعدّ معلولا للإرادة و الإرادة أیضاً تعدّ معلولة للملاک
فیف یقع الملاک فصلا للوجوب الذي هو مؤخر عن الملاک بمرتبتین و درجتین. إذن فافة هذه الآراء تعدّ مهزومةً ف تفسیر

هویة الوجوب.

مقام تعریف شاکلة الوجوب والاستحباب لا یحق له ملاحظة الأثر أو المبادئ ثم یفسرهما بتل ف ففإن المعر و بالتال
الملاحظة لأن أضراب هذه الملاحظات لا تُحدّد حقیقة الماهیة.

سلالة اللام ضمن المقام
إذن لا یطرء التدرج و التشی ف الماهیات و الاعتباریات و لا ف المفاهیم أساساً فمفهوم الإنسان مثلا ینطبق عل عامة

مصادیقه سویةً و بلا تدرج و ترتب، و بالتال فإن المتعقّل هو تحقق الرتَب و التسلسل ف عنصر الوجود الذي إما قوي فیصبح
العلة أو ضعیف و دن فیصبح المعلول.

و أما الماهیات الاعتباریة فشأنها یدور بین الوجود و العدم فإما أن یعتبرها المعتبر و إما لا، نعم إن نفس الاعتبار و الإنشاء وجود
حقیق و لن المحذور هو التشی ف المعتَبر نظیر:

1. الملیة الت تتحقق صافیة بسیطة سواء حصلت الملیة بدفع مبلغ هائل أم ضئیل.

الآثار لا ف ف و إنما الفوارق تتجل (احالن) راح الدائم و الموقت إذ الفارق بینهما لیس من حیث نفس المعتَبالن 2. و کذل
أصل الماهیة المعتبرة.

3. و کذل الملیة المعاطاتیة فإن تزلزلها من أجل إمانیة الفسخ منفرداً و من التساهل فیها لا من حیث نفس الملیة إذ
المفترض أنه قد تملّه أکیداً.

4. و أما الوارد من أن الناصب أنجس من اللب. فعقیب ما أثبتنا ضمن الفلسفة بأن الماهیات تعدّ بسیطة عقلا، فبالتال سنعرف
الإجابة بأن الروایة لا تُغلظ و لا تُنزل من مستوی النجاسة علواً أو نزولا، بل تتحدث بلحاظ الآثار اللاحقة نظیر شدة الاجتناب عن

الناصب مقارنةً إل مستوی الاجتناب الأخف ف الدم و ذل لأن النجاسة کماهیة بسیطة یجتنب عنها مطلقاً، إلا أن آثار النجاسة
ف حصة أعل بثیر تجاه الآخر فیترتب ف الآثار. نعم إن التعبیر القرآن بأن المشرکین: نَجس. تدل هذه النجاسة عل خباثتهم



الباطنیة لا التطور و التدرج ف نفس النجاسة البحتة.

5. و أما الآیة التالیة: الأعراب أشد کفراً و نفاقاً. فواضح أن الإسلام یعدّ أمراً اعتبارياً أیضاً بحیث إما أن یسلم أو لا یسلم فیصبح
کافراً فلا رتبةَ فیه، و أما الإیمان فإنه وجود باطن واقع بصورة عقد القلب تتوفر فیه الدرجات الإیمانیة المخلصة و المشوبة، و

عل هذا المنوال أیضاً: عنصر الیقین أو الحب و ما شاکلهما.

6. و بالنهایة فإن محطة نزاعنا أیضاً و هو الطلب (صیغةً أو مادةً) یعدّ مفهوماً بسیطاً فإما موجود و إما منعدم و کذل المطلوب
المعتَبر خارجاً کالملیة. نعم إن الحب أو الشوق أو الإرادة المنونة ف جوف الإنسان ذات مراتب و درجات فإما أن یعطش بشدة

أو بقلة و لن الطلب الصادر هو أمر و إنشاء فرید.


