
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 15 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 18 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقولة المحقق النائین حول کیفیة دلالة الأمر عل الوجوب
:ضمن الأجود نهجاً مختلفاً عن المشهور، قائلا لقد انتهج المحقق النائیئ

فاعلم أن الأقوال ف المسألة و إن كثرت إ أن المهم منها قولان أحدهما كونها حقيقة ف خصوص الوجوب أو ظاهرة فيه
بالانصراف لونه أكمل الافراد. الثان كونها حقيقة ف القدر المشترك بينه و بين الاستحباب و قبل الخوض ف بيان ما هو الحق

ف المقام ينبغ تقديم مقدمة و ه أن المتقدمين من الأصحاب ذهبوا إل تركب الوجوب و الاستحباب من جنس و هو طلب
الفعل، و فصل‏ و هو المنع من الترك أو الاذن فيه، و هذا القول رفضه المحققون من المتأخرين و ذهبوا إل انهما مرتبتان

بسيطتان من الطلب و المنع من الترك و عدمه من لوازم شدة الطلب و ضعفه لا انهما مقومان لحقيقة الوجوب و الاستحباب
بداهة عدم خطور المعن المركب عند استعمال الصيغة ف الوجوب أو الاستحباب و فهم الحقيقة و المجاز ف الأوضاع النوعية
من الأمور الظاهرة لل متلم ف كل لسان كما بيناه ف مباحث المشتق و الحق عدم صحة هذا القول أيضا فان ما يستعمل فيه

الصيغة ف موارد الوجوب و الاستحباب ليس إ النسبة الإيقاعية و لا شدة و لا ضعف فيها (أصل النسبة) و اما الطلب القائم
كما عرفت عين الاختيار و تحريك النّفس العضلات و هو ف (وینالطلب الت) وينية فهو أيضا كذلك لأنهالأفعال الت بالنفس ف

جميع الأفعال عل حد سواء و اما الإرادة فه و ان كانت قابلة للشدة و الضعف ف حد نفسها إ أنها ما لم تشتد بحيث يترتب
عليها تحريك النّفس للعضلات لا تون إرادة سواء كان المراد فعلا من الأفعال الضرورية أو غيرها.

 (فتحصل) أن الوجوب و الاستحباب ليسا من‏ كيفيات‏ المستعمل‏ فيه‏ حت يون الصيغة حقيقة ف خصوص الوجوب أو
منصرفة إليه (و هذا یرافق و یضاه معتقد السید البروجردي أیضاًکما مرت عبائره) بل المستعمل فيه واحد بالحقيقة ف كلا
الموردين و الاختلاف بينهما (الوجوب و الاستحباب) انما هو ف المبادي حيث إن إيقاع المادة عل المخاطب تارة ينشأ عن

مصلحة لزومية (فیتوجب العمل) و أخرى عن مصلحة غير لزومية (فینتزع الاستحباب منها، و الحال أن نفس الإرادة موحدة مثبتَة
الت إن المبادئ ه ،نظیر النظر و السماع حیث یدور أمرههما بین الوجود و العدم، فبالتال مرتبةً، و ذل فلا تتشدّد و لا تقل

تتدرج فتتشدّد أو تتضائل)[1] إذا عرفت ذلك فاعلم أن الصيغة مت صدرت من المول فالعقل يحم بلزوم امتثاله باقتضاء
العبودية و المولوية و لا يصح الاعتذار عن الترك بمجرد احتمال كون المصلحة غير لزومية إ إذا كانت هناك قرينة متصلة أو

منفصلة عل كونها غير لزومية. (فالأصل لدی العقل حین إصدار الأوامر هو الوجوب إلا ما ثبت خلافه)

و توضيح ذلك: أن الوجوب لغة بمعن الثبوت و هو تارة يون ف التوين (کواجب الوجود بالذات الذي قد رسخ تواجده) و
أخرى ف التشريع (بحیث قد ثبت الحم الشرع، إذ معن كون الشّ‏ء واجبا شرعا هو ثبوت علّة وجوده ف عالم التّشريع، و

ليس‏ علّة وجوده‏ إ البعث، فالبعث يقتض الوجود لو لم يقم دليل عل انّ البعث لم ين للتّرغيب الّذي هو معن الاستحباب، فهو
معن قولهم: إطلاق الصيغة يقتض الوجوب) فما أن ف التوينيات يون ثبوت ش‏ء تارة بنفسه و أخرى بغيره و ما كان بالغير
لا بد و ان ينته إل ما بالذات فذلك الثبوت ف عالم التشريع فما هو ثابت بنفسه نفس إطاعة المول فانها واجبة بنفسها و غيرها

يون واجباً باعتبار انطباق عنوان الطاعة عليه فإذا صدر بعث من المول و لم تقم قرينة عل كون المصلحة غير لزومية فلا
محالة ينطبق عليه إطاعة المول فيجب بحم العقل قضاء لحق المولوية و العبودية فالوجوب‏ انما هو بحم العقل و من لوازم

صدور الصيغة من المول لا من المداليل اللفظية و لقد أجاد المحقق القم (قده) ف جعل الوجوب من لوازم صدور الصيغة من

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


المول إ انه أرجعه بالاخرة إل المدلول اللفظ (وفقاً للمشهور) و منه يعلم أن الإشال المعروف ف استعمال الصيغة ف موارد
أن الصيغة الواحدة ف (الالإش) قوله عليه السلام اغتسل للجنابة و الجمعة والتوبة... و هو الوجوب و الاستحباب معاً كما ف
استعمال واحد كيف يمن أن تستعمل ف مطلق الطلب من دون أن يتفصل بفصل (إذ لم یتعین فصل الطلب الإنشائ فهل هو

الوجوب أو الاستحباب فیف استعمل الإمام جنس الطلب الجامع بلا فصل و بلا إشارة للوجوب أو الاستحباب) أو كيف يمن
أن يوجد طلب ف الخارج غير محدود بحد الشدة و الضعف (فالإشال المعروف) غير وارد عل ما اخترناه رأساً و غير محتاج

إل تلف جواب أصلا فان المستعمل فيه كما ذكرنا واحد و هو إيقاع المادة عل المخاطب (النسبة الإقاعیة) و التفاوت انما هو
الأمر بالمادة (و هو نوعیة الإبعاث فإما مرخّص أیضاً و إما لا) فقوله عليه السلام (اغتسل) استعمل ف المبادي الباعثة عل ف
معن واحد (ه النسبة الإقاعیة إلا أن بعض الموارد قد احتفّت بالترخیص و بعضها لم ترخّص) غاية الأمر أن مصلحة غسل
و المضارع ف المقام الأول صحة استعمال الفعل الماض الجنابة لزومية و مصلحة غسل الجمعة غير لزومية و قد ذكرنا ف

مقام الإنشاء و طلب ش‏ء من الملف و أن المستعمل فيه ف الجميع ش‏ء واحد و هو النسبة التحققية و التلبسية و أن الإنشاء و
الاخبار من المداليل السياقية (و إنما بالمقارن أو نوعیة الهیئة نتوصل إل أزمنتها لا من المستعمل فیه) و منه يظهر أن دلالتهما

[2] .و لا ربط له بالمداليل اللفظية أصلا لام من المولم العقل و من لوازم صدور الالوجوب أيضا بح عل

ونعتقد أن هذه المقولة ه نفس معتقد السید البروجردي أیضاً حیث قد عبر عن معن الأمر بالطلب الإنشائ الذي لا یتشدد و لا
یضعف، فلعل السید قد عاین کلام أستاذه النائین إلا أن الفارق بینهما هو أن السید یستنبط الوجوب من خلال المقارنات و الحم

العقلائ العرف بالوجوب بحیث إن الأفعال المحدّدة توصلنا إل الوجوب بلا دخل للفظ فيه، بینما المحقق النائین قد استلهم
الوجوب من عملیة العقل لا العقلاء، فهما متعاکسان من هذه الزاویة.

نعم إن النقطة المتلائمة بینهما هو أن کلا العلَمین یتفقان عل أن الوجوب و الاستحباب لا صلة لهما باللفظ إذ إن أساس اللفظ عارٍ
عن الدلالة علیهما و إنما یستخرجان من مناصٍ آخر.

لمقولة المحقق النائین منازعة صاحب المنتق
و قد اعترض صاحب المنتق بأن المحقق قد خلط ما بین الإرادة التشریعیة و بین التوینیة الت لا تتشدّد و تُخفّف إذ الإرادات
التوینیة تدور مدار الوجود و العدم فإما أن یقصدها الإنسان فتتحقق حرکة العضلات نحوها و إما ألا یقصدها فتنعدم الحرکة

أساساً، بینما الإرادة التشریعیة لا تتسبب بحرکة عضلات المرید (الشارع) لأنها إرادةُ الفعل من الغیر (الملّف) فبالتال ستتواجد
فیها الشدة و الضعف وفقاً لاختلاف الملاکات الاعتباریة بحیث لو تولّد الملاک عن المصلحة الملزمة لأصبح الأمر واجباً، بینما لو

نبع عن مصلحة دانیة لأصبح الأمر مستحباً، و نستعرض الآن نص عبارته:

فما ذكر‐ منه قدس سره – (هو) من الخلط بين الإرادة التوينية و الإرادة التشريعية، و اما من حيث المنته، فلان الأمر ينشأ
بداع البعث و التحريك نحو الفعل، فيمن ان يون المقصود تارة: هو البعث المسم اللزوم. و أخرى: البعث و التحريك غير
الحتم. و نظيره ف البعث التوين دفع الشخص غيره بقوة و شدة، و دفعه دفعا خفيفا غير شديد، و عل كل فاعتبار البعث و
التحريك بنحويه الحتم و غير الحتم متصور و ليس فيه إشال و ريب، فالفرق من حيث المنته ثابت أيضا، كما لا يخف. و
إذا ثبت الاختلاف ثبوتا من حيث المبدأ و المنته، أمن دعوى رجوع اختلاف الوجوب و الاستحباب إل الاختلاف ف المدلول

اللفظ، بان يقال: ان الوجوب هو الطلب الناش عن الإرادة الحتمية الأكيدة. 

و الاستحباب هو الطلب الناش عن الإرادة غير الحتمية، و ان اللفظ موضوع للنسبة الطلبية الت يون إنشاؤها عن إرادة حتمية أو
يراد بها الوجوب تستعمل ف ن دعوى اختلاف الوجوب و الاستحباب وضعا، و ان الصيغة التعن مطلق الإرادة، و بالجملة، يم
غير ما تستعمل فيه لو أريد بها الندب، و بلمة مختصرة: انه بعد فرض وجود نسبتين: إحداهما: طرفها الشوق الأكيد، و الأخرى:

طرفها الشوق الضعيف. فيمن أن يقع النزاع ف أن الموضوع له هذه النسبة أو تلك النسبة أو الجامع؟.[3]



تجاه المحقق النائین ال صاحب المنتقمخاصمة إش
ل شدةً و ضعفاً، فوفقاً لهذه النظریة لا تتفاوت الإرادة فج و لا تتحومنا مسبقاً أن الإرادة لا تتدرو نلاحظ علیه بأنّا قد أح

التشریع أو التوین حیث إن أساس الإرادة و جوهرتَها تدور مدار الوجود و العدم.

و ثانیاً إن صراعنا منصب عل نفس الأمر و الاعتبار فلا نتحدّث حالیاً حول رتب الإرادة، بینما صاحب المنتق حولها و أعاد
الإرادة إل مدی درجة المصلحة قوةً و نقصاً ثم استنتج منها الوجوب و الاستحباب، بینما الحوار یحول حول نفس الاعتبار

(وکیفیة اقتباس الوجوب من الأمر) فقد شیدنا سالفاً بأن نفس الاعتبار (و جعل الأمر) عنصر بسیط فیأب عن الشدة و الضعف،
نعم إن الاعتبار و الجعل ینبثقان عن المصالح المؤکدة أو المنخَفضة إلا أن نفس الاعتبار بقول: افعل. لا یختلف شدةً و ضعفاً إذ

بمجرد أن یتلفّظه اللافظ سیقع المجعول المعتبر عل ذمة الملف بلا تفاوت بین الإرادة التوینیة و التشریعیة.

فالناتج النهائ أن الإرادة و الاعتبار کلاهما یدوران بین الوجود و العدم و إنما الرتب و الدرجات تحدث ضمن المبادئ أو الآثار
وفقاً لما حررناه مسبقاً، و الشاهد عل بساطة الإرادة و عدم المرتبة فیها هو أن الإنسان لو شاء ارتاب المعصیة لارتب حتماً

بینما لو أراد ترک الذنب فلا تضعف درجة الإرادة بل إن الإنسان العاص یحاول ألا یترک الذنب تماماً حین العمل لحبه تجاه
المعصیة، فبالتال إن المبدئ المتغیر و المش هو الشوق لیس إلا، و ربما الخلط و التقارب ما بین المبادئ (المشة) و بین

الإرادة و الاعتبار (العدیمان للتشی) هو الذي قد أوقع الزاعم ل یتوهم بأن الإرادة ه المتغیرة.[4]

-------------------
[1] لا یصح نسبة هذا اللام إل المحقق النائین لأنه یصرح بالتدرج ف الإرادة: و اما الإرادة فه و ان كانت قابلة للشدة و

الضعف ف حد نفسها إ أنها ما لم تشتد بحيث يترتب عليها تحريك النّفس للعضلات لا تون إرادة سواء كان المراد فعلا من
الأفعال الضرورية أو غيرها.

[2] أجود التقريرات، ج‏1، ص: 95.

[3] منتق الأصول، ج‏1، ص: 402.
[4] و ربما نعترضه بأنه كيف لا يقع التشيك الذات ف الأمور الاعتبارية إذا كانت شدتها و ضعفها أيضا بالاعتبار فبالتال یقع

التشی ف المعتبر نظیر النجاسة و الأنجسیة، إذ بات جلیاً أن العقلاء یمنهم أن یعتبروا تارة وجود طلب شديد و أخرى وجود
طلب ضعيف رغم أنه ناش عن مقدمته کالإرادة أیضاً إذ المعلول نابع عن العلة، كما أن الطلب الحقيق أعن البعث و التحريك
العمل بحیث یأخذ بيد الملف ، و یجر نحو العمل قد يون بنحو الشدة و العنف و قد يون بنحو الضعف فربما یتشدّد الفعل و

ربما یتشدّد القول أیضاً، فبالتال إن المقارن الشديد یعدّ قرينة عل أن المنشأ بالصيغة طلب شديد، و المقارن الضعيف یعدّ قرينة
عل أن المنشأ بها طلب ضعيف، و المجردة عن المقارن تدل عل مطلق الجامع الطلب، و ثانیاً: و کیف تعقل الشدة و الضعف
ف المعتَبر بدون أن یعتبر المعتبِر تل الشدة و الضعف إذ الشدة ف المعتبر قد نبع عن درجة اعتبار نفس المعتبِر حین الاعتبار

حیث قد اعتبر الشدة أو الضعف فوقعت المراتب ف نفس المعتَبر تبعاً لیفیة درجة الاعتبار. و مما یدعم مقولتنا هو تصریح
المحقق النائین ضمن الأجود بأن: و اما الإرادة فه و ان كانت قابلة للشدة و الضعف ف حد نفسها.... ، و قد دعمه صاحب

المنتق أیضاً بقوله: و عل كل فاعتبار البعث و التحريك بنحويه الحتم و غير الحتم متصور و ليس فيه إشال و ريب. و ثالثاً
إن کیفیة تصویر الشدة و الضعف ف نفس الاعتبار و الجعل هو الفرق ف قول: أحب حباً جماً و بین قول: أحب. و کذا:

زون ما بین الاعتبارین و یشهد لذلفإن العرف یمی ،م مثلامع حالة اللطف و الترح أطلب من :حتما، و بین قول أطلب من
الأفعل التفضیل الثابت ضمن العربیة بحیث یقع عل نفس الاعتبار کاعتبار الأطهریة و الأنجسیة.


