
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 21 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 21 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

حصاد اللام ضمن المقام
لقد حصدنا و حصلنا من کافة المعطیات الماضیة أن مسار المحقق النائین العقل تجاه الأمر، سینجر به إل ثورة فقهیة و تحول

ف الاستنباط الفقه، و هو مرفوض و مدحوض لدی الفقهاء، إذ إن الاتال عل حم العقل ف قاطبة الأوامر الوجوبیة سوف
یستتبع ف باب التعارضات أن یصبح دلیل الاستحباب وارداً عل دلیل الوجوب دوماً فوقتئذ لا یتحقق التعارض أساساً بینهما کما

مثّل به الشهید الصدر، و هذا الاتجاه مما لا یلتزم به عملیاً و فقیهاً.[1]

یته قد صیغت و تشلت عل أساس مبن حق الطاعة و النتة التالیة الت استَلهمناها من کلمات المحقق النائین هو أن نظر
(الذي یلتزم به الشهید الصدر أیضاً) حیث لا نستظهر معن آخر لدی تحلیل کلمات المحقق النائین لأنه قد تجاهر بل صراحة بأن

وجود الأمر الشرع مفترض و متیقّن لدینا و لن نتجاهل تواجد القرینة عل الاستحباب و الترخیص فعندئذ سیحم العقل
.بوجوب التنفیذ و الامتثال رعایةً لحق المولویة و العبودیة رغم أن الوجوب لا یزال محتملا

 
نقض و نقدٌ لمبن حق الطاعة

منذ السنوات السالفة، قد اعترضنا و رفضنا منهجة حق الطاعة من أساسه، و نشیر هنا إل استدلال الشهید الصدر بإیجاز: إن
الشهید قد استمس بالوجدان إثباتاً لمسل حق الطاعة، معتقداً بأن الإنسان المتشرع لو احتمل التلیف من أیة طریقة حت من

غیر الأمر اللفظ لحم العقل حتماً بلزوم إنجاز المهام المحتمل أداء لحق المول تجاه العبد، ثم استشهد الشهید بموضوع الخالقیة
و الرازقیة دعماً لمبناه.

و لنّآ قد هاجمنا و فنّدنا هذه النظریة بشت الاعتراضات و التفنیدات، فمنها: قلنا بأن اله سبحانه حین تأسیسه و تقنینه لحم
شرع لا یلحظ بوصفه خالقاً أو رازقاً بل یلحظ بوصفه مشرعاً و مقنّناً فبالتال سوف یلغو موضوع الخالقیة و الرازقیة التوینیة
ف مسار إثبات الأحام الشرعیة الاعتباریة، و لهذا نعتقد بأن اله لم یؤسس نهجاً جدیداً ف بیان الأحام أو استنباطها فلو اتخذ

منهجیةً مستجدةً لتحتّم علیه تفسیر تل المنهجیة الخاصة به، فحیث إن دأبه ف فهم الأحام هو نفس دیدنة العقلاء ف فهم المراد،
فبالتال سوف تتفعل قاعدة قبح العقاب بلا بیان، والت یطبقها العقلاء لدی ظروف الش ف الأحام، ثم یطبقونها ف فهم مقاصد

الشارع أیضاً.

و من الطریف أن النقوض الت أوردها الشهید عل نظریة المحقق النائین ه بالتحدید تعدّ من نواقض و مبعدات نظریة حق
الطاعة إذ إنه یجب عل الشهید و المحقق أن یلتزما دوماً بالورود ف باب التعارضات لأن حم العقل مرتهن عل عدم الترخیص،

و الحال أن باب التعارضات ملیئة بالمرخّصات المعارِضة بالواجبات، فهل یحمانِ بعدم الوجوب؟ کلا بل قد أقرا ف الفقه
بالتخصیص، و ف احتمال القرینة المنفصلة یطبقان أصالة عدم القرینة وفقاً للمشهور، و هذا مما یضاد مسل حق الطاعة.

أسلوب السید الخمین ف کیفیة تناول الوجوب من الأمر

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


أسلوب تبیین الطریق العقلائ و إنما یمتازان ف ،معتقد السید البروجردي تنسجم بل تئول إل إن وِجهة نظر السید الخمین
للوجوب، بل إن السید الخمین یرتق قائلا إن الدلالة الوضعیة عل الوجوب أو الاستحباب غیر معقولة ثبوتاً، کما سنستعرض

مقولته تماماً، فتربص.

ثم إنه یضرب نظریة المحقق النائین و الشیخ عبد الریم الحائري و یطمسهما و بالتال یحم و یشید رأیه الأصول ف المقام، و
إلی نص عبارته:

بعد ما عرفت أنّ الهيئة وضعت للبعث و الإغراء، يقع اللام ف أنّها هل وضعت للبعث الوجوب، أو الاستحباب، أو القدر المشترك
بينهما، أو لهما عل سبيل الاشتراك اللفظ؟ لا بدّ ف تحقيق ذلك من مقدّمات:

الأول: أنّه تختلف إرادة الفاعل فيما صدر منه قوةً و ضعفاً حسب اختلاف أهمية المصالح المدركة عنده، فالإرادة المحركة
لعضلاته لنجاة نفسه عن الهلة أقوى من الإرادة المحركة لها للقاء صديقه، و ه أقوى من المحركة لها للتفرج و التفريح، فمراتب

الإرادة قوة و ضعفاً تابعة لإدراك أهمية المصالح أو اختلاف الاشتياقات، و اختلاف حركة العضلات سرعة و قوة تابع لاختلاف
الإرادات كما هو ظاهر.

فما ف تقريرات بعض أعاظم العصر رحمه اله[2] (و کذا السید البروجردي المستنر لمراتب الإرادة) من أنّ تحريك النّفس
للعضلات ف جميع الموارد عل حدّ سواء كما ف تقريرات بعض المحققين‏[3] رحمه اله من أنّ الإرادة التوينية لا يتصور فيها

الشدّة و الضعف، مخالف للوجدان و البرهان:

أما الأول (تفاوت درجات الإرادة بالوجدان) فظاهر، ضرورة أقوائية إرادة الغريق لخلاص نفسه من إرادة الفاعل لنس البيت و
شراء الزيت.

و أما الثان (اختلاف درجات الإرادة بالبرهان الإن): فلأنّ اختلاف الآثار يدل عل اختلاف المؤثّرات، و اختلاف حركة العضلات
المشاهد كاشف عن اختلاف الإرادة المؤثّرة فيها، كما أنّ اختلاف الدواع موجب لاختلاف الإرادات، فالداع لإنجاء المحبوب من

الهلة موجب لإرادة الحتمية القوية، بخلاف الداع إل شراء اللحم، و هذا لا يناف كون الإرادة بفعالية النّفس كما هو التحقيق. و
أما التفصيل بين الإرادة التوينية و التشريعية، فلا يرجع إل محصل.

أقول: فما استمعنا إلیه، إن السید الخمین قد خالف منهجیة المحقّقین ف عدم تدرج الإرادة قوةً و ضعفاً کالمحقق النائین و
العراق و السید البروجردي،حیث إنهم یحصرون الإرادة بین الوجود و العدم.

(المقدمة)الثانية: أنّ الإرادة لما كانت من الحقائق البسيطة كالعلم و الوجود، يون التشيك الواقع فيها خاصياً‐ما به الافتراق بين
مراتبها عين ما به الاشتراك‐ (فالإرادة مشة کالوجود) و لا يون الاختلاف بينها بتمام الذات المستعمل ف باب الماهيات، أو
بعضها، أو خارجِها، ضرورة عدم التباين الذات بين الإرادة القوية و الضعيفة، و لا يون اختلافهما ببعض الذات لبساطتها، و لا

بأمر خارج، حتّ تونا ف مرتبة واحدة، و الشدّةُ و الضعف لاحقان بها، فالإرادة كسائر الحقائق البسيطة يون افتراق مراتبها
.ّعرض عريض و مراتب شت ون ذاتكاشتراكها بتمام الذات، و ت

(المقدمة)الثالثة: أنّ صدور الأمر من الآمر‐ بما أنّه فعل إرادي له كسائر أفعاله الإرادية‐ مسبوق بمقدّمات، من التصور إل الإرادة
و تحريكِ العضلات، غاية الأمر أنّ العضلات فيه (صدور الأمر) عضلات اللسان (خلافاً للسید البروجردي حیث یعتقد بأن الأمر و

التحری الوجوب هو فعل من الأفعال بحیث تُعرف الشدة و الخفة من المقارنات لا من اللسان) و تون الإرادة فيه‐ قوة و



ضعفاً‐ تابعة لإدراك أهمية الفعل المبعوث إليه ضرورةَ أنّ الإرادة الباعثة إل إنجاء الولد من الغرق أقوى من الباعثة إل شراء
اللحم.

ثم إنّه قد يظهر آثار الشدّة ف المقال (ف التلم) بل ف كيفية تأدية اللام شدة، أو ف الصورة (حالة وجه الشخص أو صوته)
علوا و ارتفاعا، و قد يقرن‏ أمره بأداة التأكيد و الوعد و الوعيد، كما أنه قد يقرنه‏ بالترخيص ف الترك، أو بما يفهم منه الوجوب أو

الاستحباب.

أقول: إن هذه المقولة تدعم معتقد السید البروجردي ف أنه لا تباین بین الوجوب و الاستحباب بتمام الذات بل باختلاف مراتبهما،
إلا أن الفارق بین السیدین هو أن السید الخمین یعتقد بتش و تدرج مراتب الإرادة و عدم البساطة بحیث تتجل الشدة أو الخفة

ف سنخ أداء التلم و المقال، خلافاً للسید البروجردي المعتقد ببساطة الإرادة و أن الفارق بین الحمین ه نوعیة المقارنات شدةً
و ضعفاً.

و بالجملة: أن الأمر بما هو فعل اختياري إرادي صادر من الفاعل المختار، كسائر أفعاله (صادر) من حيث المبادئ و جهات
الاختلاف (لا من نفس لفظ الأمر فإنه لا یبعث العبدَ) فقد يحرك الفاعل عضلاتِ يده أو رجله لتحصيل مطلوبه مباشرة، و قد يحرك

عضلات لسانه لتحصيل مطلوبه بمباشرة الغير، لا لأن الأمر الّذي مفاده البعث هو الباعث بذاته، فإنه غير معقول، بل لأدائه
ه، فإن وجدت فالعبد و تصور أمر ‏ء و وصل إلبش انبعاث المأمور، فإذا أمر المول فرض تحققها‐ إل بمقدمات اخر‐ عل

نفسه مباد اخر كالحب و المعرفة و الطمع و الخوف و أمثالها تصير هذه المبادئ داعية للفاعل، فالأمر محقّق موضوعه الطاعة، لا
المحرك بالذات (بحیث یستوجب الأمر حماً تلیفیاً عل ذمة العبد ل ینفّذ و یمتثل  لا أن یبعثه نحو العمل فإنه غیر معقول

ثبوتاً)[4]
 

تحریر ملخّص لمقالة السید الخمین ف هذا الحقل
عاتق العبد نحو الباعثیة و المرسلیة عل المشهور المعتقد بأن مفاد وضع الأمر ه عن مبن قد تحاشا و تنح إن السید الخمین

المتطلَب، إذ إن السید یقر بأن نفس الأمر لا باعثیة له عقلا و ثبوتاً إلا بلحاظ المنشأ و المبدئ الامن ف الفعل المبعوث إلیه،
ض علینا بدایةً أن نُحرز درجة المصلحة و الأهمیة لفترالوجوب و الاستحباب بل ی أن یوصلنا إل نه عقلامفالأمر بمفرده لا ی

نستنتج الوجوب أو الاستحباب.

و أما عائدة الأمر الصادر من المول أنه یون موضوع الإطاعة المولویة بحیث یعرِف العبد أن علیه إنجاز العمل و الامتثال، فلا
یمن للأمر أن یبعثه عل أساس الوجوب أو الاستحباب تحدیداً.

متازان هذان الفاضلان فدلّل علیهما ، و یأن لفظ الأمر لا ی ف عتقد المحقق النائینتُساهم و تُلائم م ن مقولة السید الخمینو ل
أن المحقق النائین یعترف بالنسبة الإقاعیة و الباعثیة ف الصیغة بینما السید الخمین یأب أساس الباعثیة للأمر عقلیاً.

 
إکمال حوار السید الخمین

(المقدمة)الرابعة: قد ظهر مما مر أن الأمر بما هو فعل إرادي للفاعل تابع‏ لإرادته، فهو (صدور الأمر) كاشف عنها (الإرادة) نحو
كشفِ المعلول (الأمر) عن علته (الإرادة) فإن العقل يحم بأن كل فعل إرادي لا يتحقق من الفاعل المختار إلا بإرادته، و بما أنه بعث
نحو المبعوث إليه كاشف عن مطلوبيته، نظير كشف المعلول عن علته بوجه، فإن الداع إل الأمر مطلوبية فعل المأمور به، فدلالة

الأمر عل الإرادة المتعلقة بصدوره و (دلالة الأمر) عل مطلوبية الفعل المأمور به ليست دلالة لفظية وضعية (إذ اللفظ لم یصرح
بالمطلوبیة أو الوجوب بل العقل قد کشف عن المبادئ و المناش کشفاً إنّیاً) بل دلالة عقلية كدلالة كل ذي مبدأ عل تحقق

مبادئه.[5]



إذا عرفت ما ذكر يقع البحث ف أن هيئات الأوامر هل تدل عل الوجوب أم لا؟ و عل الأول: هل تون الدلالة وضعية، أو بسبب
الانصراف، أو لا هذا و لا ذاك، بل بمقدمات الحمة تون ظاهرة فيه، أولا تحتاج إليها‐ أيضا‐ فيه أو أنها كاشفة عن الإرادة

الحتمية الوجوبية كشفا عقلائياً كاشفية الأمارات العقلائية؟ و عل فرض عدم وضعها للوجوب و عدم دلالتها عليه، فهل تون
حجة عل الوجوب بحم العقل و العقلاء أو لا؟ وجوه:

أما الدلالة الوضعية: فإن يرد منها أنها وضعت للبعث المتقيد بالإرادة الحتمية، فهو ظاهر البطلان إن أريد التقيد بهذا المفهوم،
ضرورة عدم إمان تقيد البعث بالحمل الشائع بمفهوم أصلا، و قد عرفت أن الهيئة وضعت له، و إن أريد التقيد بواقعها فلا يمن،

ن أن يتقيد بعلته، فضلا عن علة علته، أو كعلة علته فلأن البعث متأخر عن الإرادة بمراتب، فلا يعقل تقيده بها، و المعلول لا يم
التقدم، للزوم كون المتأخر متقدما أو بالعس.

نعم، يمن أن يقال: إن الإرادة الحتمية لما كانت منشأ للبعث بآلية الهيئة، فللبعث المنشأ بها تحصل غير تحصل البعث المنشأ
بالإرادة الغير الحتمية بحسب نفس الأمر، و الواضع يمن أن يتصور جامعا عرضيا انتزاعيا بين أفراد البعث الناشئة من الإرادة

الحتمية، فيضع الهيئة بإزاء مصاديقه، فتون هيئة الأمر مستعملة استعمالا إيجاديا، و يون وضعها عاما و الموضوع له خاصا، و
هو إيجاد البعث الخاص الناش من الإرادة الحتمية من غير تقيد بها.

و هذا التصوير و إن يدفع الاستحالة لن التبادر و التفاهم العرف يضاده، ضرورة أن المتفاهم من الهيئة ليس إلا البعث و الإغراء،
كإشارة المشير لإغراء غيره، و كإغراء الجوارح من الطيور و غيرها، فأن لفظ الهيئة قائم مقام تلك الإشارة و ذلك الإغراء.

و أما دعوى الانصراف إل البعث الناش من الإرادة الحتمية[6]، فلا مجال لها، لأن ملاك الانصراف الحاصل من أنس الذهن بثرة
الاستعمال مفقود، و غيره ليس منشأ له، و من ذلك يعلم ما ف دعوى الشف العقلائ‏[7] فإن الأمر و إن كان كاشفا عن إرادة
الآمر ف الجملة، لن كشفه عن الإرادة الحتمية من غير ملاك غير معقول، و ليس ملاك معقول ف المقام إلا كثرة الاستعمال،

بحيث صار غيره من النادر الّذي لا يعتن به العقلاء، و هو مفقود.

و أما دعوى ظهوره ف الوجوب بمقدمات الحمة، فقد قررها بعض محقق العصر‐ رحمه اله‐ بوجهين:

أحدهما: أن الطلب الوجوب هو الطلب التام الّذي لا حد له من جهة النقص و الضعف، بخلاف الاستحباب، فإنه مرتبة محدودة
بحد النقص و الضعف، و لا ريب ف أن الوجود الغير المحدود لا يفتقر ف بيانه إل أكثر مما يدل عليه، بخلاف المحدود، فإنه

يفتقر إل بيان حدوده و أصله، و عليه يلزم حمل اللام الّذي يدل عل الطلب بلا ذكر حدٍّ له عل المرتبة التامة، و هو الوجوب،
كما هو الشأن ف كل مطلق. هذا ملخص ما ذكر ف مادة الأمر[8].

ن أن تجري فلام لتشخيصه من حيث سعته و ضيقه، كذلك يممفهوم ال مة كما تجري فالمقام‏ بأن مقدمات الح و قرره ف
‏ الخارج، و كان أحدهما يستدعلام فردان فلام فردا مشخصا، كما لو كان لمفهوم الفيما أريد بال تشخيص الفرد الخاص

مئونة ف البيان أكثر من الآخر، كالإرادة الوجوبية و الندبية، فإن الأول تفترق عن الثانية بالشدة، فيون ما به الامتياز فيها عين ما
به الاشتراك، و أما الثانية فيفترق عن الأول بالضعف، فما به الامتياز فيها غير ما به الاشتراك، فالإرادة الندبية تحتاج إل دالين

بخلاف الوجوبية. انته ملخصا.

و فيه محال أنظار:

منها: أن مقدمات الحمة ف المطلق لو جرت فيما نحن فيه، فنتيجتها إثبات نفس الطلب الّذي هو القدر المشترك بين الوجوب و



الاستحباب باعترافه، فإن المادة إذا وضعت للقدر الجامع لا يمن أن تفيد مقدمات الحمة دلالتها عل غيره مما هو خارج عن
الموضوع له، و دعوى عدم الفرق بين القدر الجامع و الطلب الوجوب، واضحة الفساد، ضرورة لزوم افتراق الفرد عن الجامع

بخصوصية زائدة.

مة ظهور الأمر فن أن تنتج مقدمات الحنعم هاهنا كلام، و هو أن نفس الطلب الجامع ليس له وجود إلا بوجود أفراده، فلا يم
نفس الجامع، للقطع بحصوله مع أحد الفردين، لن هذا يهدم جريان المقدمات و لا يوجب إنتاجها ظهور الأمر ف أحد القسمين

مع كونه متساوي النسبة إليهما.

و منها: أن كون ما به الاشتراك ف الحقائق الوجودية عين ما به الامتياز، لا يوجب عدم الاحتياج‐ ف صرف الجامع إل أحد
القسمين‐ إل بيان زائد عن بيان نفس الطبيعة، ضرورة إن الأقسام تمتاز عن المقسم بقيد زائد ف المفهوم و لو فرض عدم

الزيادة ف الوجود، فالوجود المشترك مفهوما بين مراتب الوجودات لا يمن أن يون معرِفا لمرتبة منها، بل لا بد ف بيانها من
قيد زائد و لو من باب زيادة الحد عل المحدود، فنفس مفهوم الوجود لا يون حاكيا إلا عن نفس الحقيقة الجامعة بينها، و لا بد

لبيان وجود الواجب من زيادة قيد، كالتام، و المطلق، و الواجب بالذات، و نحوها، فالإرادة القوية كالضعيفة تحتاج إل بيان زائد،
و كذا نظائرها.

و منها: أن ما ذكر‐ من أن ما به الاشتراك ف طرف الناقص غير ما به الامتياز‐ ليس عل ما ينبغ، لأن الإرادة الضعيفة ليست
مركبة من إرادة و ضعف، كالإرادة القوية الت ليست مركبة منها و من قوة، فما به الاشتراك ف الحقائق البسيطة عين ما به

الامتياز ف جميع المراتب، قضاء لحق البساطة و كون الحقيقة ذات مراتب، فالوجود الضعيف و الإرادة الضعيفة و أمثالهما مرتبة
من الحقيقة البسيطة تون بنفس ذاتها ممتازة عن القوية فف الوجود الخارج تون كلتا المرتبتين بسيطتين‐ ما به الاشتراك

فيهما عين ما به الامتياز‐ و تون الحقيقة ذات عرض عريض، و ف مقام البيان و التعريف يحتاج كلاهما إل معرف غير نفس
المفهوم المشترك. و بالجملة: أن ما ذكره من عدم احتياج الطلب التام و الإرادة التامة إل بيان‏ زائد عن أصل الطلب و الإرادة

غير وجيه.

الوجه الثان:[9]  أن كل طالب إنما يأمر لأجل التوسل إل إيجاد المأمور به، فلا بد أن يون طلبه غير قاصر عن ذلك و إلا فعليه
البيان، و الطلب الإلزام غير قاصر عنه، دون الاستحباب، فلا بد أن يحمل عليه الطلب.

و فيه ما لا يخف من الوهن، فإن دعوى هذه اللية: إن ترجع إل أن كل آمر بصدد تحصيل المأمور به عل سبيل الحتم و الإلزام،
فه مصادرة، مع كونها ممنوعة أيضا، فإن الأوامر عل قسمين، و إن ترجع إل أن كل آمر بصدد إحداث الداع و تحصيل

يحتاج إل أن الطلب الاستحباب و غيره، و إن ترجع إل ن لا تفيد، فإن بعثه أعم من الإلزاممسلمة، ل الجملة، فه المأمور به ف
البيان الزائد دون الوجوب، فقد مر ما فيه، لرجوع هذا الوجه إل الوجه الأول.

الفعل تقتض الوجوب لعله لأجل أن الإرادة المتوجهة إل ه مقامه‐ من أن الحمل علال و أما ما أفاده شيخنا العلامة‐ أعل
وجوده ليس إلا، و الندب إنما يأت من قبل الإذن ف الترك منضما إل الإرادة المذكورة، فاحتاج إل قيد زائد[10].

ففيه أن الإرادة ف الوجوب و الندب مختلفة مرتبة كما تقدم، و لا يمن‏ أن تون الإرادة فيهما واحدة و يون الاختلاف بأمر
خارج، فحينئذ فللإرادة الحتمية نحو اقتضاء غيره ف الغير الحتمية.

و أما ما أفاد: من عدم احتياج الحمل عل الوجوب إل مقدمات الحمة، نظير القضية المسورة بلفظة «كل»[11]، فقياسه مع
الفارق، فإن الألفاظ الدالة بالوضع عل الاستغراق إذا استعملت لا محالة يون المتلم بها ف مقام بيان حم الأفراد المدخولة لها،



فإنها بمنزلة ترار الأفراد، فالقضية المسورة بها متعرضة لل فرد فرد بنحو الجمع ف التعبير، فلا معن لعدم البيان بالنسبة إليها،
نعم أحوال الأفراد لا بد لها من مقدمات الحمة.

فالحق أن الهيئات لا تدل بالدلالة الوضعية إلا عل البعث و الإغراء من غير دلالة عل الوجوب و الاستحباب، بل لا معن للدلالة
عليهما و لا لاستعمالها فيهما، فإن الوجوب و الاستحباب إن كانا بلحاظ الإرادة الحتمية و غيرها أو المصلحة الملزمة و غيرها،

فهما من مبادئ الاستعمال، و لا يعقل أن تون مستعملة فيهما، و حتمية الطاعة و عدمها منتزعتان بعد الاستعمال، فلا يعقل
الاستعمال فيها.

و بعد اللتيا و الت: أن ما لا ريب فيه و لا إشال يعتريه هو حم العقلاء كافة بأن الأمر الصادر من المول واجب الإطاعة و ليس
للعبد الاعتذار باحتمال كونه ناشئا من المصلحة الغير الملزمة و الإرادة الغير الحتمية، و لا يون ذلك للدلالة لفظية، أو انصراف،

أو مقدمات حمة. و الدليل عليه: أن الإغراء و البعث إذا صدر من المول بأي دال كان، لزم عند العقلاء إطاعته، من غير فرق بين
اللفظ و الإشارة مع عدم وضع لها، و لا تجري فيها مقدمات الحمة، فنفس صدور البعث و الإغراء موضوع حمهم بلزوم الطاعة

من غير حمهم بشفه عن الإرادة الحتمية، لعدم الملاك فيه كما عرفت. فون الأمر للوجوب ليس إلا لزوم إطاعته عند العقلاء
حت يرد منه ترخيص. و لعل ذلك مغزى مرام شيخنا العلامة أعل اله مقامه.[12]

--------------------------
[1]  و أعتقد أنه لا یستتبع الورود دوماً إذ المحقق النائین سیدافع عن نفسه بأن الجمع الدلال بین الوجوب و الاستحباب یحل

الترخیص أو الأفضلیة، و أما ف معاً لأنه یحمل عل لة التعارض فلا یتم استظهار الوجوب أساساً وفقاً للمشهور و للنائینمش
التعارض المستقر فحیث قد تعارض الوجوب و الحرمة فلا یحرز الوجوب أیضاً بل سوف یتخیر العقل ف الدوران بین

المرجحات و هذا أیضاً مما لا خلاف فیه فیلتزم به الجمیع أیضاً، و أما التعارض المستقر الذي یحظ افت المحذورین ف
أحدهما بالمرجح فلو ترجح الوجوب لاتخذنا الوجوب وفقاً لافة المسال بلا خلاف، و أما لو ترجح دلیل الاستحباب فیتخذ

الاستحباب بلا خلاف أیضاً، فلا یرد الإشال عل المحقق النائین عل الإطلاق و کافة الصور المتعارضة ولا یستتبع المنهجیة
الخاصة ف الفقه. نعم سیتم الإشال علیه ف الشیهة الوجوبیة ف إجمال النص حیث إن الوجوب یعدّ محتملا فوفقاً للمحقق

قان البرائة فلا یلتزم بالاحتیاط فیها و هذا هو النقض الرئیسطبب الاحتیاط بینما المشهور و کذا نفس المحقق یسیتوج النائین
علیه.

[2] فوائد الاصول 1: 135- 136
.213 :1 (تقريرات العراق )ار[3] بدائع الأف

[4] و نلاحظ علیه بأن السید الخمین قد أقر ضمن مادة الأمر بدلالة المادة عل الوجوب وضعاً و تبادراً بینما ف الصیغة لا
یستخرج الوجوب من الصیغة بل یری أن استفادة البعث و الوجوب منه غیر معقول و الحال أنهما مشترکان ف الدلالة عل البعث

موضوعیاً و تبادریاً ، فما هو الفارق هنا و هناک! و خاصة أنه یصرح بعد ما عرفت أنّ الهيئة وضعت للبعث و الإغراء.
[5] و نلاحظ علیه بأن الوجوب لا یقتبس من العقل المستقل أو غیر المستقل کما قاله السید الخمین و المحقق النائین بل الدلالة

عل الوجوب قد نبع عن الدلالة الالتزامیة العقلیة بالمعن الأخص لا بالمعن الأعم الذي تصوراه الفاضلان إذن فلفظ الأمر أو
صیغته ه الدالة وضعاً و التزاماً عل المطلوبیة و الوجوب بلا فاصلة بین صدور اللفظ و بین لازمه الوجوب، بینما الأعلام

الأعم فحتاجوا إل قد تصوروا الوجوب من اللفظ بالدلالة الالتزامیة بالمعن و السیديِ البروجردي و الخمین المحقق النایئن
تضمیم المقارنات أو کشف المصالح أو المبادئ من الخارچ لیحم العقل بالوجوب من اللفظ، بینما قد تبادرت أذهان المشهور

الوجوب من اللفظ بالدلالة الالتزامیة بالمعن الأخص فانبثق الوجوب من الدلالة اللفظیة الوضعیة ثم ثبت الحم التلیف ثم تفعل
حم العقل بالطاعة و التنفیذ، لا أن یحم العقل بالوجوب منذ البدایة و بلا دخالة اللفظ أساساً.

[6] نهاية الدراية 1: 126- سطر 16- 18.
[7] نهاية الدراية 1: 126- سطر 6- 8.

.197 :1 (تقريرات العراق )ار[8] بدائع الأف



.197 :1 (تقريرات العراق )ار[9] بدائع الأف
[10] درر الفوائد 1: 43.

[11] المصدر السابق.
[12] المنهاج ج1 ص257


