
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 22 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 22 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

إکمال حوار السید الخمین
(المقدمة)الرابعة: قد ظهر مما مر أن الأمر بما هو فعل إرادي للفاعل تابع‏ لإرادته، فهو (صدور الأمر) كاشف عنها (الإرادة) نحو

كشفِ المعلول (الأمر) عن علته (الإرادة) فإن العقل يحم بأن كل فعل إرادي لا يتحقق من الفاعل المختار إلا بإرادته، و بما أنه بعث
نحو المبعوث إليه كاشف عن مطلوبيته، نظير كشف المعلول عن علته بوجه، فإن الداع إل الأمر مطلوبية فعل المأمور به، فدلالة

الأمر عل الإرادة المتعلقة بصدوره و (دلالة الأمر) عل مطلوبية الفعل المأمور به ليست دلالة لفظية وضعية (إذ اللفظ لم یصرح
بالمطلوبیة أو الوجوب بل العقل قد کشف عن المبادئ و المناش کشفاً إنّیاً) بل دلالة عقلية كدلالة كل ذي مبدأ عل تحقق

مبادئه.[1]

و ملخّص هذه المقدمة ه أن الإرادة تتمتّع بالشدة و الخفة (وفقاً لمتَّجه صاحب المنتق) و فائدة الأمر الصادر هو أن یوضح لنا
شف عن توفّر المطلوبیة فشف عن مرتبة الإرادة. 2. الین: 1.الرثمر ثمإذن فالأمر ی ،ّشف الإنمدی درجة الإرادة بنحو ال

الفعل.

و حیث إن السید الخمین لا یخضع إل أن الأمر قد ۇضع للبعث الجزئ (بالحمل الشائع) بل یراه قد وضع للنسبة البعثیة و
الإقاعیة ‐وفقاً لما سنُحرره لاحقاً‐ فلو قصد من معن الأمر المفهوم الطلب و المفهوم البعث، لأمنه أن یعتقد بأن الأمر یشترک

بین الوجوب و الاستحباب (ثم یستخرج الإرادة الحتمیة من الأمر بنحو من الأنحاء) إلا أنه قد نص عل أن مادة الأمر و صیغته لا
تدلان عل معن البعث و مفهوم الطلب، و إنما الأمر الصادر یحقّق للملف موضوع الإطاعة ثم یتفعل حم العقل بالانبعاث و

الامتثال.

بل وفقاً لعبائره التالیة فإن السید سوف یرتق قائلا: إنه لا یعقل أن یدل اللفظ عل الوجوب و الاستحباب، فإن مقولته ف هذه
النقطة تُساوق و تُضاه مقالةَ السید البروجردي و المحقق النائین حیث یتفقان عل أن الوجوب و الاستحباب لم ینبعا من لفظ

الأمر بل یشفان بالمقارنات وفقاً للسید البروجردي أو بحم العقل وفقاً للمحقق النائین أو بواسطة حم العقلاء وفقاً للسید
الخمین، بینما المشهور یحسب الوجوب و الاستحباب من شئونات الألفاظ نظراً إل تبادر الأمر إلیهما وضعاً.

* إذا عرفت ما ذكر يقع البحث ف أن هيئات الأوامر هل تدل عل الوجوب أم لا؟ و عل الأول: هل تون الدلالة: وضعيةً. أو بسبب
الانصراف، أو لا هذا و لا ذاك، بل بمقدمات الحمة تون ظاهرة فيه أو لا تحتاج إليها‐ أيضا‐ فيه أو أنها كاشفة عن الإرادة

الحتمية الوجوبية كشفا عقلائياً كاشفية الأمارات العقلائية؟ و عل فرض عدم وضعها للوجوب و عدم دلالتها عليه، فهل تون
حجة عل الوجوب بحم العقل و العقلاء أو لا؟ وجوه: أما الدلالة الوضعية: فإن يرد منها أنها وضعت للبعث المتقيد بالإرادة

الحتمية، فهو ظاهر البطلان:

1. إن أريد التقيد (البعث و الأمر) بهذا المفهوم (مفهوم الإرادة) ضرورةَ عدم إمان تقيد البعث بالحمل الشائع بمفهوم أصلا و قد

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


عرفت أن الهيئة وضعت له (للحمل الشائع إذ الموضوع له یعدّ خاصاً)

أقول: و تشریحه هو أنه لا یعقل أن یقید الواضع مصادیق البعث الخارجیة الجزئیة تقییداً بمفهوم البعث: "افعل" إذ إن الصیغة قد
صیغت لإیجاد نسبة بین الباعث مع المبعوث له فه نسبة خارجیة جزئیة فلا تتقید بالمفهوم الل أي بالإرادة الحتمیة و بالوجوب،

إذ المفترض لدی المشهور أن الوضع هو عام و الموضوع له هو خاص فالبعث الجزئ بالحمل الشائع: افعل، لا یتقید بمفهوم
.هذا البعث الجزئ الوجوب ف لتسجی ل لالإرادة ال

و لقد شرح المرحوم الوالد هذه المقالة ضمن کتابه الفارس بأن الحروف و کذا الهیئات قد تم وضعها بنحو عام و کل و لن
الموضوع له هو خاص و جزئ، بحیث قد تخیل الواضع المعن الل ثم وضع لفظةَ "من" للمصادیق الخارجية الجزئیة وفاقاً

لتنصیص السید الخمین أیضاً، و هذا یعن أن صیغة افعل قد وضعت ضمن عملیة الوضع لمصداق البعث الخارج الجزئ لا
أن الصیغة تُساوق مفهوم الطلب و البعث لیرد الإشال المذکور.[2]

2. و إن أريد التقيد (البعث) بواقعها (الإرادة) فلا يمن، لأن البعث متأخر عن الإرادة بمراتب، فلا يعقل تقيده (البعث المتأخر) بها
(الإرادة المتقدمة) و المعلول (البعث) لا يمن أن يتقيد بعلته (الإرادة) فضلا عن علة علته، أو كعلة علته ف التقدم، للزوم كون

المتأخر متقدماً أو بالعس.[3]

ل غيرللبعث بآلية الهيئة، فللبعث المنشأ بها تحص ن أن يقال: إن الإرادة الحتمية لما كانت منشا3 (الاحتمال الثالث) نعم، يم
تحصل البعث المنشأ بالإرادة الغير الحتمية بحسب نفس الأمر (إذن فصدور الأمر المسبوق بالإرادة الحتمیة یختلف عن وجود الأمر

المسبوق بالإرادة غیر الحتمیة) و الواضع يمن أن يتصور جامعا عرضيا انتزاعيا بين أفراد البعث الناشئة من الإرادة الحتمية،
فيضع الهيئة بإزاء مصاديقه (المصادیق الجزئیة للجامع الانتزاع) فتون هيئةُ الأمر مستعملة استعما إيجادياً (کواو القسم حیث
یولّد و یحقق المطلوب بخلاف "من" الذي یشل الترابط بینهما بلا إیجاد) و يون وضعها عاما و الموضوع له خاصا، و هو إيجاد

ن التبادر و التفاهم العرفمن الإرادة الحتمية من غير تقيد بها. و هذا التصوير و إن يدفع الاستحالة ل الناش البعث الخاص
يضاده، ضرورةَ أن المتفاهم من الهيئة ليس إلا البعث و الإغراء، كإشارة المشير لإغراء غيره و كإغراء الجوارح من الطيور و

غيرها، فأن لفظ الهيئة قائم مقام تلك الإشارة و ذلك الإغراء.

و نشرحها بعبارة أجل: یعتقد السید الخمین بأن هیئة افعل تُشل موضوع الطاعة و الإطاعة ل ینفّذ العبد متطلّب المول لا
التحری بالذات کما أعلنه مسبقاً، و أما الإرادة الحتمیة فلا یستفاد من تل النسبة الجزئیة الخارجیة: افعل، ل یتّخذ جامع

انتزاع من تل المصادیق الجزئیة وفقاً لما قد قیل ف الاحتمال الثالث، بل قمةُ طاقة الأمر مادةً و صیغةً هو البعث و الإغراء،
لیس أکثر.

1. (الاحتمال الرابع)و أما دعوى الانصراف إل البعث الناش من الإرادة الحتمية (بحیث یعتقد المحقق العراق أن الوجوب لا
یمن ف موضوع لفظ الأمر)[4] فلا مجال لها، لأن ملاك الانصراف الحاصل من أنس الذهن بثرة الاستعمال (تاثر استعمال

الأمر ف الإرادة الحتمیة و الوجوب) مفقود، و غيره (أنس الذهن) ليس منشأ له (الانصراف).

2. (الاحتمال الخامس)و من ذلك يعلم ما ف دعوى الشف العقلائ‏[5] (بنحو العلة و المعلول) فإن الأمر و إن كان كاشفا عن
إرادة الآمر ف الجملة (بحیث یوصلنا إل أصل الإرادة و الطلب للمتلم) لن كشفه عن الإرادة الحتمية (الوجوب) من غير ملاك

بحيث صار غيره من النادر الّذي لا يعتن (الإرادة الحتمیة الأمر ف) المقام إلا كثرة الاستعمال غير معقول، و ليس ملاك معقول ف
به العقلاء، و هو مفقود.



3. (الاحتمال السادس)و أما دعوى ظهوره ف الوجوب بمقدمات الحمة، فقد قررها بعض محقق العصر‐ رحمه اله‐ بوجهين:

أحدهما: أن الطلب الوجوب هو الطلب التام الّذي لا حد له من جهة النقص و الضعف، بخلاف الاستحباب، فإنه مرتبة محدودة
بحد النقص و الضعف، و لا ريب ف أن الوجود الغير المحدود لا يفتقر ف بيانه إل أكثر مما يدل عليه، بخلاف المحدود، فإنه

يفتقر إل بيان حدوده و أصله، و عليه يلزم حمل اللام الّذي يدل عل الطلب بلا ذكر حدٍّ له عل المرتبة التامة، و هو الوجوب،
كما هو الشأن ف كل مطلق. هذا ملخص ما ذكر ف مادة الأمر[6].

ن أن تجري فلام لتشخيصه من حيث سعته و ضيقه، كذلك يممفهوم ال مة كما تجري فالمقام‏ بأن مقدمات الح و قرره ف
‏ الخارج، و كان أحدهما يستدعلام فردان فلام فردا مشخصا، كما لو كان لمفهوم الفيما أريد بال تشخيص الفرد الخاص

مئونة ف البيان أكثر من الآخر، كالإرادة الوجوبية و الندبية، فإن الأول تفترق عن الثانية بالشدة، فيون ما به الامتياز فيها عين ما
به الاشتراك، و أما الثانية فيفترق عن الأول بالضعف، فما به الامتياز فيها غير ما به الاشتراك، فالإرادة الندبية تحتاج إل دالين

بخلاف الوجوبية. انته ملخصا.

و فيه محال أنظار:

منها: أن مقدمات الحمة ف المطلق لو جرت فيما نحن فيه، فنتيجتها إثبات نفس الطلب الّذي هو القدر المشترك بين الوجوب و
الاستحباب باعترافه، فإن المادة إذا وضعت للقدر الجامع لا يمن أن تفيد مقدمات الحمة دلالتها عل غيره مما هو خارج عن
الموضوع له، و دعوى عدم الفرق بين القدر الجامع و الطلب الوجوب، واضحة الفساد، ضرورة لزوم افتراق الفرد عن الجامع

بخصوصية زائدة.

مة ظهور الأمر فن أن تنتج مقدمات الحنعم هاهنا كلام، و هو أن نفس الطلب الجامع ليس له وجود إلا بوجود أفراده، فلا يم
نفس الجامع، للقطع بحصوله مع أحد الفردين، لن هذا يهدم جريان المقدمات و لا يوجب إنتاجها ظهور الأمر ف أحد القسمين

مع كونه متساوي النسبة إليهما.

و منها: أن كون ما به الاشتراك ف الحقائق الوجودية عين ما به الامتياز، لا يوجب عدم الاحتياج‐ ف صرف الجامع إل أحد
القسمين‐ إل بيان زائد عن بيان نفس الطبيعة، ضرورة إن الأقسام تمتاز عن المقسم بقيد زائد ف المفهوم و لو فرض عدم

الزيادة ف الوجود، فالوجود المشترك مفهوما بين مراتب الوجودات لا يمن أن يون معرِفا لمرتبة منها، بل لا بد ف بيانها من
قيد زائد و لو من باب زيادة الحد عل المحدود، فنفس مفهوم الوجود لا يون حاكيا إلا عن نفس الحقيقة الجامعة بينها، و لا بد

لبيان وجود الواجب من زيادة قيد، كالتام، و المطلق، و الواجب بالذات، و نحوها، فالإرادة القوية كالضعيفة تحتاج إل بيان زائد،
و كذا نظائرها.

و منها: أن ما ذكر‐ من أن ما به الاشتراك ف طرف الناقص غير ما به الامتياز‐ ليس عل ما ينبغ، لأن الإرادة الضعيفة ليست
مركبة من إرادة و ضعف، كالإرادة القوية الت ليست مركبة منها و من قوة، فما به الاشتراك ف الحقائق البسيطة عين ما به

الامتياز ف جميع المراتب، قضاء لحق البساطة و كون الحقيقة ذات مراتب، فالوجود الضعيف و الإرادة الضعيفة و أمثالهما مرتبة
من الحقيقة البسيطة تون بنفس ذاتها ممتازة عن القوية فف الوجود الخارج تون كلتا المرتبتين بسيطتين‐ ما به الاشتراك

فيهما عين ما به الامتياز‐ و تون الحقيقة ذات عرض عريض، و ف مقام البيان و التعريف يحتاج كلاهما إل معرف غير نفس
المفهوم المشترك. و بالجملة: أن ما ذكره من عدم احتياج الطلب التام و الإرادة التامة إل بيان‏ زائد عن أصل الطلب و الإرادة

غير وجيه.



الوجه الثان:[7] أن كل طالب إنما يأمر لأجل التوسل إل إيجاد المأمور به، فلا بد أن يون طلبه غير قاصر عن ذلك و إلا فعليه
البيان، و الطلب الإلزام غير قاصر عنه، دون الاستحباب، فلا بد أن يحمل عليه الطلب.

و فيه ما لا يخف من الوهن، فإن دعوى هذه اللية: إن ترجع إل أن كل آمر بصدد تحصيل المأمور به عل سبيل الحتم و الإلزام،
فه مصادرة، مع كونها ممنوعة أيضا، فإن الأوامر عل قسمين، و إن ترجع إل أن كل آمر بصدد إحداث الداع و تحصيل

يحتاج إل أن الطلب الاستحباب و غيره، و إن ترجع إل ن لا تفيد، فإن بعثه أعم من الإلزاممسلمة، ل الجملة، فه المأمور به ف
البيان الزائد دون الوجوب، فقد مر ما فيه، لرجوع هذا الوجه إل الوجه الأول.

4. (الاحتمال السابع)و أما ما أفاده شيخنا العلامة‐ أعل اله مقامه‐ من أن الحمل عل الوجوب لعله لأجل أن الإرادة المتوجِهةَ
إل الفعل تقتض وجوده ليس إلا و الندب إنما يأت من قبل الإذن ف الترك منضما إل الإرادة المذكورة، فاحتاج إل قيد زائد[8].

و نُجلیها بعبارة جلیة: إن معن الوجوب هو نفس توجه أصل الإرادة نحو المطلوب و من الواضح أن طبع الإرادة یستدع التحقق
الحتم حیث لم یرخّصه المتلم، فبالتال، إن الشیخ الحائري لم یفسر الأمر بالإرادة الحتمیة و لم یتّخذها قیداً ف الأمر لیواجه

الإشالات الماضیة.

 
لمقولة الشیخ الحائري عارضة السید الخمینم

ففيه أن الإرادة ف الوجوب و الندب مختلفةٌ مرتبةً كما تقدم، و لا يمن‏ أن تون الإرادة فيهما واحدة و يون الاختلاف بأمر
خارج، فحينئذ فللإرادة الحتمية نحو اقتضاء غيره ف الغير الحتمية. (نعم لو کانت هناک إرادة واحدة لصح کلام الشیخ بأن الأمر

یقتض الإرادة الحتمیة و التحقق الأکید، إلا أن هنا إرادتین فنفس الأمر لا یقتض التحقق الحتم و الوجوب)

و أما ما أفاد: من عدم احتياج الحمل عل الوجوب إل مقدمات الحمة، نظير القضية المسورة بلفظة «كل»[9]، فقياسه مع
الفارق، فإن الألفاظ الدالة بالوضع عل الاستغراق إذا استعملت لا محالة يون المتلم بها ف مقام بيان حم الأفراد المدخولة لها،
فإنها بمنزلة ترار الأفراد، فالقضية المسورة بها متعرضة لل فرد فرد بنحو الجمع ف التعبير، فلا معن لعدم البيان بالنسبة إليها،

نعم أحوال الأفراد لا بد لها من مقدمات الحمة.

فالحق أن الهيئات لا تدل بالدلالة الوضعية إلا عل البعث و الإغراء من غير دلالة عل الوجوب و الاستحباب، بل لا معن للدلالة
عليهما و لا لاستعمالها فيهما، فإن الوجوب و الاستحباب إن كانا بلحاظ الإرادة الحتمية و غيرها أو المصلحة الملزمة و غيرها،

فهما من مبادئ الاستعمال، و لا يعقل أن تون مستعملة فيهما، و حتمية الطاعة و عدمها منتزعتان بعد الاستعمال، فلا يعقل
الاستعمال فيها.

و الحاسم للسید الخمین الرأي النهائ
و بعد اللتيا و الت: أن ما لا ريب فيه و لا إشال يعتريه هو حم العقلاء كافة بأن الأمر الصادر من المول واجب الإطاعة و ليس
للعبد الاعتذار باحتمال كونه ناشئا من المصلحة الغير الملزمة و الإرادة الغير الحتميةو لا يون ذلك للدلالة لفظية، أو انصراف، أو

مقدمات حمة (فحم الوجوب هو من نمط القانون العقلائ الخارج عن لفظ الأمر لیس أکثر، فمادام المول لم یرخّصه لما
استفیدنا الوجوب بتاتاً، إذن فنفس شاکلة الأمر و سنخیتها لا تُفهمنا الوجوب و لزوم التحقق بل العقلاء هم الذین یستلمون

الوجوب من لفظ الأمر بواسطة انعدام الترخیص فیه ثم ینفّذونه تماماً)

و الدليل عليه: أن الإغراء و البعث إذا صدر من المول بأي دال كان، لزم عند العقلاء إطاعته، من غير فرق بين اللفظ و الإشارة
مع عدم وضع لها، و لا تجري فيها مقدمات الحمة، فنفس صدور البعث و الإغراء موضوع حمهم بلزوم الطاعة من غير حمهم



بشفه عن الإرادة الحتمية، لعدم الملاك فيه كما عرفت. فون الأمر للوجوب ليس إلا لزوم إطاعته عند العقلاء حت يرد منه
ترخيص. و لعل ذلك مغزى مرام شيخنا العلامة أعل اله مقامه.[10]

 
تبریر المرحوم الوالد لمقالة السید الخمین

لقد شرح ثم برر الوالد رحمه اله کلام السید الخمین بالتبریر التال (بالفارسية):

بررس كلام امام خمين(رحمه اله): كلام ايشان كلام دقيق و تحقيق خوب است ول به نظر م‏رسد قدرى ناتمام است. 

بيان مطلب: آيا اختلاف بعث و تحري كه در رابطه با وجوب و استحباب مطرح است، مربوط به چه مرحله‏اى است؟ آيا
ماهيت بعث و تحريك به دو قسم تقسيم م‏شود و ما به علّت و منشأ بعث، كارى نداريم؟ يا اينه مربوط به مرحله علّت آن

م‏‌باشد. از كلام امام خمين(رحمه اله) استفاده م‏شود كه اختلاف بين وجوب و استحباب در ارتباط با بعث، مربوط به علّت
بعث است، يعن اگر بعث، ناش از اراده حتميه قويه باشد، به آن «بعث وجوب» و اگر ناش از اراده غير حتميه و غير قويه

باشد، به آن «بعث استحباب» م‏گويند. مبناى كلام حضرت امام خمين(رحمه اله) روى اين مطلب است. 

ول ما نم‏‌توانيم اين مطلب را بپذيريم. مسأله انقسام بعث و تحريك به وجوب و استحباب، مربوط به ماهيت بعث و تحريك
اعتبارى است. اين مسئله در بعث و تحريك‏هاى خارج توين نيز وجود دارد. بعث و تحريك خارج نيز گاه همراه با شدّت
و سرعت و گاه خال از اين معناست. و اين‏گونه نيست كه بعث و تحريك‏هاى خارج، در يك سطح و در يك مرتبه قرار گرفته

باشد. و بالاتر از اين، حركت‏هاى خود انسان‐ كه در ارتباط با غير نيست‐ نيز گاه به صورت آرام و ضعيف و گاه به‏
صورت متوسط و گاه همراه با شدّت و سرعت است. اين اختلاف ذات كه در حركات خود انسان و در بعث و تحريك‏هاى

خارج توين مشاهده م‏شود، در بعث و تحريك‏هاى اعتبارى نيز وجود دارد. يعن در بعث و تحريك‏هاى اعتبارى هم‐ با قطع
نظر از مسأله اراده‐ شدّت و ضعف وجود دارد.

،عْ وجود ندارد. بعث و تحريك خارجه و عدم وجود آن، دليل بر اين نيست كه در خود بعث و تحريك، تنووجود اراده قوي
مسأله‏اى مشاهد است. وقت كس دست ديرى را م‏گيرد و به سوى مقصود خود سوق م‏‌دهد، گاه همراه با شدّت و سرعت

است و گاه بعث و تحريك معمول و عادى است. اگر در منشأ، اختلاف وجود دارد، دليل بر اين نيست كه در خود اين‏ها
اختلاف وجود ندارد. در بعث و تحريك واقع توين، هم اختلاف در خود بعث و تحريك است و هم در علت آن. آنجاي كه

باعث و محرِك، بعث و تحريك خود را با عصبانيت انجام م‏‌دهد با جاي كه با آن، به‏ صورت عادى برخورد م‏‌كند، اختلاف
وجود دارد. در عمل خارج خود انسان نيز مسئله به‏ همين‏صورت است. يك وقت مريض انسان در شرف مرگ است، با عجله

و سرعت زيادى به سراغ دكتر م‏‌رود و يك‏وقت هم براى شركت در درس، از خانه خارج م‏‌شود. 

بدون شك بين اين دو حركت تفاوت وجود دارد، اگرچه در علّت آن دو نيز از نظر قوت اراده، اختلاف وجود دارد. بعث و
تحريك اعتبارى نيز داراى شدت و ضعف است. ما قبلا اشاره كرديم كه امور اعتبارى نيز شدّت و ضعف دارند. مواردى از
معاملات كه مليت لازمه تحقّق پيدا م‏كند با مواردى كه مليت متزلزله تحقق پيدا م‏كند تفاوت دارند. اگرچه در هر دو،

مليت وجود دارد و مليت هم يك امر اعتبارى است و ما دليل نداريم كه در امور اعتباريه، شدّت و ضعف جريان ندارد. 

حال اگر هم نتوانيم براى اثبات شدّت و ضعف در امور اعتبارى، دليل اقامه كنيم، در رابطه با بحث خودمان م‏توانيم مؤيدى
ذكر كنيم: اگر مولاي، هيئت افْعل را در رابطه با عبدش صادر كرد و به دنبال آن‏هم گفت: «اگر اين كار را انجام نده، تو را

عقوبت خواهم كرد». يك‏وقت هم هيئت افْعل را صادر كرد و به دنبال آن گفت: «اگر اين كار را انجام نده خيل مهم نيست».
آيا اختلاف كه از نظر عرف و عقلاء، بين اين دو هيئت افْعل وجود دارد، مربوط به خود هيئت افْعل م‏باشد؟ آيا عقلاء م‏گويند:



«در اين دو مثال، دو نوع فرمان تحقق دارد» يا م‏گويند: «فرمان، يك نوع است ول منشأ آن فرق م‏كند. گاه منشأ آن، اراده
حتميه و گاه اراده غير حتميه است»؟ البته ما قبول داريم در منشأ و علّت اين دو فرمان، اختلاف وجود دارد ول م‏خواهيم

ببينيم آيا اختلاف در همان محدوده منشأ و علّت، محصور است يا اينه در خود فرمان هم وجود دارد؟ 

ظاهراً عقلاء م‏گويند: در دو مثال فوق، دو نوع فرمان وجود دارد. و اختلاف، در رابطه با خود بعث و تحريك اعتبارى است.
گويا عقلاء م‏گويند: همان‏طورى كه در عالم توين، بعث و تحريك‏هاى خارج و توين بر دو نوع است‐ همان‏طور كه

مشاهده م‏شود‐ بعث و تحريك‏هاى اعتبارى هم بر دو نوع است. يك نوع آن مرتبه شديد و قوى است كه از آن به «لزوم و
وجوب» تعبير م‏كنيم. نوع دير آن مرتبه پائين‏تر و ضعيف است كه از آن به «استحباب» تعبير م‏كنيم. اگر چنين باشد، راه ما

به مسأله تبادر در مرحله اثبات نزديك م‏شود، زيرا امام خمين رحمه اله روى دو تصوير، مقام ثبوت را در باب تبادر انار
كرد و روى تصوير سوم، مقام ثبوت را پذيرفته و مقام اثبات را انار نمود. 

دليل ايشان اين بود كه قائلين به تبادر وجوب، گويا م‏‌خواهند بويند: متبادر از هيئت افْعل، بعث و تحري است كه ناش از
اراده حتميه باشد. يعن قيد «ناش از اراده حتميه» را م‏خواهند به آن اضافه كنند، درحال‏كه آنچه از هيئت افْعل به ذهن ما

تبادر م‏‌كند، عبارت از نفس بعث و تحريك است و قيد «ناش از اراده حتميه» تبادر ندارد. اما راه كه ما ط كرديم م‏‌تواند
براى مقام اثبات مفيد باشد، زيرا براساس بيان ايشان، مسأله وجوب و استحباب، در ارتباط با علّت بعث و تحريك بود لذا كلمه
«ناش از اراده حتميه» را ذكر كردند ول براساس بيان ما، مسأله وجوب و استحباب، در ارتباط با خود بعث و تحريك بود. ما

 .«و استحباب ‏‌شود: وجوب‏گوييم: «خود بعث و تحريك، به دو قسم تقسيم مم

اگر اين‏طور شد ما م‏توانيم ادعا كنيم‐ همان گونه كه مرحوم آخوند با تعبير به «لا يبعد» چنين ادعاي كرد‐ كه چون بعث و
ز، در ماهيت خود وجوب‏باشد و آن فصل ممي‏كند، يك نوع آن متبادر م لتحريك اعتبارى بر دو قسم است، آنچه از هيئت افْع
دخالت دارد نه اينه يك امر خارج از بعث و تحريك و در ارتباط با علّت باشد. بالاخره براساس اين راه كه ما ط كرديم‐ كه
عقلاء وجوب و استحباب را در ارتباط با خود بعث و تحريك اعتبارى م‏بينند، بدون اينه انسان به اراده‏اى كه منشأ اين بعث و

تحريك است توجه داشته باشد‐ وقت انسان با عنوان «البعث و التحريك الاعتباري» برخورد م‏كند، در محدوده خود اين
عنوان، م‏‌تواند سؤال كند: كدام بعث و تحريك اعتبارى؟ آيا بعث و تحريك اعتبارى وجوب يا بعث و تحريك اعتبارى استحباب؟

و وقت بعث و تحريك، در محدوده خودش، منقسم به دو قسم شد، بعيد نيست بتوان ادعا كرد كه متبادر از هيئت افْعل، مرتبه
كامل بعث و تحريك اعتبارى‐ يعن وجوب‐ است. البته ما براى اثبات مسأله تبادر، نيازى به برهان نداريم ول وقت هيئت

افْعل‏هاى متداول بين عقلاء را م‌بينيم، متبادر از آنها بعث و تحريك وجوب است. در نتيجه كلام مرحوم آخوند در ارتباط با تبادر
صحيح است.

 
--------------------------

[1] و نلاحظ علیه بأن الوجوب لا یقتبس من العقل المستقل أو غیر المستقل کما قاله السید الخمین و المحقق النائین بل الدلالة
عل الوجوب قد نبع عن الدلالة الالتزامیة العقلیة بالمعن الأخص لا بالمعن الأعم الذي تصوراه الفاضلان إذن فلفظ الأمر أو
صیغته ه الدالة وضعاً و التزاماً عل المطلوبیة و الوجوب بلا فاصلة بین صدور اللفظ و بین لازمه الوجوب، بینما الأعلام

الأعم فحتاجوا إل قد تصوروا الوجوب من اللفظ بالدلالة الالتزامیة بالمعن و السیديِ البروجردي و الخمین المحقق النایئن
تضمیم المقارنات أو کشف المصالح أو المبادئ من الخارچ لیحم العقل بالوجوب من اللفظ، بینما قد تبادرت أذهان المشهور

الوجوب من اللفظ بالدلالة الالتزامیة بالمعن الأخص فانبثق الوجوب من الدلالة اللفظیة الوضعیة ثم ثبت الحم التلیف ثم تفعل
حم العقل بالطاعة و التنفیذ، لا أن یحم العقل بالوجوب منذ البدایة و بلا دخالة اللفظ أساساً.

[2] أصول فقه شیعه ج3 ص 241 ، و قد استحضرنا نص عباراته الفارس تماماً ضمن صفحة 87 فراجع.
[3] لیس کلام المشهور ف تقید البعث بالإرادة أو عدم التقید بل یعتقدون بأن لفظ البعث یرشد و یدل و یوصل الملف إل الإرادة

الحتمیة عبر التبادر نظراً إل الدلالة الالتزامیة بالمعن الأخص لا بهذه الیفیة العقلیة الت لم تُلحظ لدی المتفاهم العرف و لدی



الواضع فإن نمط التفیر الفلسف للأسف الشدید قد أثّر و غطّ عل التفیر المعتاد المتعارف و خاصة ف أبحاث الألفاظ،
فالمشهور لا یری التقید أساساً ل ترد هذه الإشالیات العقلیة البائسة، بل المشهور یعتقد بأن وضع الصیغة عام و الموضوع له

خاص، و هو إيجاد البعث الخاص الناش من الإرادة الحتمية من غير تقيد بها.
[4] نهاية الدراية 1: 126- سطر 16- 18.

[5] نهاية الدراية 1: 126- سطر 6- 8.
.197 :1 (تقريرات العراق )ار[6] بدائع الأف
.197 :1 (تقريرات العراق )ار[7] بدائع الأف

[8] درر الفوائد 1: 43.
[9] المصدر السابق.

[10] المنهاج ج1 ص257


