
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 28 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 25 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

سلالةُ المناقشات الماضیة
م العقلاء بالوجوب (لا من نفس اللفظ) هو الدربح ف عطیات السالفة أن اتّجاه السید الخمینلقد استخلصنا من کافة الم

المستقیم، إلا أن حجیة السیرة العقلائیة تفتقر إل الإمضاء الشرع، فرب ناقدٍ یناقش ف وجود الإمضاء و عدمه، و لنّا درءاً و
تخطّیاً عن طروء هذا النقاش قد اتّجهنا نحو الاعتبار العقلائ (لا السیرة) حیث إن العقلاء قد اعتبروا و أسسوا اللزوم لدی استعمال

،من الاستقصاء و الفحص عن وجود الإمضاء الشرع و ببرکة هذا التقریبِ المستجِد سنَستغن ،مادة الأمر أو الصیغة، فبالتال
إذ حجیة الموضوعات الخارجیة لا تفتقر إل الإمضاء و ذل نظیر اعتبار عقد المعاطاة حیث قد اعتبروه بحدّ اعتبار البیع، رغم

أنه عدیم الإمضاء.

 
ثمار المبان المختلفة ف کیفیة استنباط الوجوب من الأمر

و أما النتاج ما بین الاعتقاد بالدلالة الوضعیة (المشهور) أو الدلالة الإطلاقیة (المحقق العراق) أو بحم العقل (المحقق النائین) أو
باعتبار العقلاء (السیدي البروجردي و الخمین)، فینجل ف باب التعارض.

المراد الاستعمال الدلالة الوضعیة ف بق و تغلأنه سوف تَتفو أما التضارب ما بین الدلالة الوضعیة و بین الإطلاقیة، فمن الجل
عل الدلالة الإطلاقیة ف المراد الجدي، حسب المقرر ضمن الأصول.

و سیراً ف بیان الثمرات، فقد استعرض الشهیدُ الصدر مستوفیاً لسبع ثمرات و تبِعات لل من هذه الاتّجاهات، فقال:

الثمرة الأول: (تحقق و) تطرق الجمع الدلال و العرف، بناء عل مسلك الوضع، و عل مسلك الإطلاق، دونه عل مسلك الميرزا، و
توضيح ذلك: أنه بناء عل أن الوجوب مدلول عرف لفظ للدليل، سواء كان مدلولا عرفيا لفظيا بالوضع (وفقاً للمشهور) أو مدلولا

الوجوب، و الدليل الناف حينئذ يقع بين الدليل الدال عل (وفقاً للمحقق العراق) مةعرفيا لفظيا بالإطلاق و مقدمات الح
للوجوب، قواعد الجمع العرف (کحمل العام عل الخاص أو حمل الظاهر عل النص)، باعتبار أن الوجوب و الّوجوب، من

شئون مداليل اللفظ، فلا بدّ من الجمع بينهما، بتقديم القرينة عل ذي القرينة، بالنحو المقرر ف قواعد الجمع العرف و الدلال، و
أما بناء عل مسلك الميرزا القائل بأن الوجوب ليس مدلولا للفظ و لا محياً عنه بخطاب المول، و إنما هو ثابت بحم العقل، إذن

فلا معن للرجوع إل قواعد الجمع العرف و الدلال عند قيام دليل عل نف الوجوب مع تمامية دليل آخر عل الوجوب (بل
المحقق النائین لو أحرز الترخیص من أحد الدلیلین فیحم عقله بعدم الوجوب لأنه معلّق عل عدم الترخیص و لن لو لم یحرز

[1].لحق المولویة) لأن الوجوب ليس مدلولا للفظ ليطبق عليه قواعد الجمع العرف الوجوب أداء م العقل علالترخیص فیظل ح

و تذنیباً متمماً للثمرة الأول، نشیر أیضاً إل ثمرة مختار السید الخمین و هو حم العقلاء حیث لو تعارض الدلیلان لأتیح للسید
أن یجمع بینهما تجمیعاً عرفیاً دلالیاً من خلال عملیة الحومة و الورود فیقول بأن دلیل الوارد المرخّص یرفع و یمحو موضوعَ

اعتبار العقلاء للوجوب حقیقةً إذ قد علّق و رهن السیدُ الخمین حم العقلاء بالوجوب عل عدم إحراز الترخیص و حیث قد

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


تعارضت الأدلة تعارضاً بدویاً فلا یعتبر العقلاء الوجوب ضمن هذه الأجواء (و کذا العس بحیث جاء الوارد بلون الوجوب فیرفع
موضوعَ اعتبار العقلاء بالاستحباب) فبالتال یعدّ الوارد هو الفائق و المهیمن عل الدلیل المقابل سواء صیغ بنحو العام أو الخاص

و سواء أصبح هو الأقوی دلالةً عل المورود أم أضعف، إذ قد نُقح ضمن الأصول بأن الأظهریة أو الأقوائیة لا تعدّ مقیاساً لتقدیم
الوارد و الحاکم عل الدلیل المقابل بل محورهما هو لون اللسان و کیفیة البیان.

م العقل و العقلاء علهذه النقطة المحدّدة (ارتهان ح متساهمة و متقارنة ف و السید الخمین إن أبنیةَ المحقق النائین فبالتال
عدم الترخیص) إذ مفترضهما هو أن البعث اللفظ قد حقّق موضوع الطاعة لولا الترخیص.

میزةُ اتّجاه الأعلام الثلاثة ف مبحث الأوامر
معضلةَ "اطراد الأمر ف لهم قد حز نفیس، لأن اتجاهمیبم و الخمین و السیديِ البروجردي المحقق النائین 1. لقد امتاز منهاج

الاستحباب" و الت قد نشأت من مقولة صاحب المعالم و ه: أن الأوامر الاستحبابیة تعدّ أکبر عدداً، مقایسةً إل الأوامر الوجوبیة
فتُصبح المستحبات مجازاً مشهوراً مستغنیةً عن القرینة و لا یتحقّق التبادر ف الوجوب کما زعمه المشهور، فهذه العویصة تتوجه

علیهم بأنه کیف تبادرتم الوجوب عملیة التبادر، حیث یرد النقض الوجوب عبر عتقد بأن الأمر ظاهر فالمشهور الم مسل إل
من الأمر بینما الاطّراد و شیوع الاستعمال یقود الأمر إل الاستحباب فلا یتوفّر التبادر إذن.

بینما وفقاً لمعتقدنا و لمنهجة الأعلام الثلاثة فلا نَهاب و نخش من أزمة المجاز المشهور ف الاستحباب و تعارضِ الاطراد مع
ض فمحو إن لفظ الأمر م دنا مسبقاً منزلةَ الوجوب و الاستحباب حیث إنهما خارجان عن المدلول اللفظالتبادر إذ قد شی

البعث و الإغراء فحسب، فالعقلاء یعتبرون الوجوب ف الباعث المعری عن الترخیص و یعتبرون الاستحباب ف الباعث المقترن
بالترخیص، فلا ینطرح أساساً بحث المجاز المشهور أو تخلف الاستحباب عن حقیقة الأمر و إل آخره.

الوجوب أم ف لام ظاهر فالمشهور یواجه اختلافاً شدیداً ضمن علمیات الاستظهار حیث یتناقشون: هل هذا ال 2. إن مبن
الاستحباب، فلو انجر بهم المقام إل عدم الظهور، لَسرعانَ ما یحملون الأمر عل الإجمال لأجل تساوي الاحتمالین، ثم ینبذُ الدلیل

أو یحمل عل الاستحباب المتیقّن و یجرون البرائة عن الوجوب، بینما وفقاً للأعلام الثلاثة فلا یقع هذا النمط من النقاش إذ لا
یعبأۇن بنفس لفظ الأمر ف استخراج الوجوب بل مهِمتُهم هو الاستقصاء و الاستقراء ضمن الأدلة ل یحرزوا نوعیةَ الحم الصادر

(لا الظهور اللفظ) فهل یتواجد ترخیص لیعتبروا الاستحباب أو الترخیص مفقود و منعدم لیتعبروا الوجوب، فلو لم یستشفوا
الرخصة بل احتملوها أو ارتابوا فیها لتحتّم علیهم الاحتیاط تنفیذاً لحق المولویة ف نظر العقل أو العقلاء، خلافاً لمسار المشهور، و

.ورطة الإجمال اللفظ ط نحن فکل تقدیر فلا نتور عل
 

تجاه السید الخمین تحطیم شائبة
إنا ضمن الدورة الأصولیة السالفة قد نقضنا بِنایةَ السید الخمین بنقض و هو أن السید لو أخرج الوجوب عن مدلیل الألفاظ و
ب علباب التعارضات إذ إن قاعدة التجمیع المتعارف تنس ف ر الجمع العرفب علیه أن یستنم العقلاء لتوجح ه إلضم

،العرف ق الجمع الدلالطبالوجوب فعلیه ألا ی قد رفض دلالة اللفظ عل مدالیل الألفاظ المتعارضة ظهوراً، بینما السید الخمین
بینما قد أجری الجمع العرف ف باب التعارضات.

ومة لا تختصان بتجمیع ما بین الألفاظ فحسب بل لو ورد أين الإجابة قد اتّضحت ببرکة البیانات الماضیة بأن الورود و الحو ل
دلیل رافع لموضوع الدلیل المقابل ‐سیان الدلیل اللفظ أو العقل‐ فهو یعدّ أیضاً من مصادیق مبحث الورود إذ العبرة بلسان

.أو العقل الدلیل الرافع للموضوع بلا ملاحظة نوع الدلیل المرفوع من اللفظ

.السید الخمین ال علم الإشإطار الألفاظ لهج ومة فنعم لو حصرنا الورود أو الح
 



الثمرة الثانیة ضمن البحوث
الثمرة الثانیة: أنه بناء عل مسلك الوضع، و مسلك الإطلاق، تثبت لوازم‏ الوجوب‏ أيضا، دونه عل مسلك الميرزا، و توضيح ذلك:
أن الفقيه لو علم صدفةً بالتلازم بين وجوبين: بين وجوب الدعاء عند أول الشهر، و وجوب الدعاء عند آخر الشهر، بمعن أنه إن
كان الأول واجبا فالثان أيضا واجب، و إن كان الأول مستحبا فالثان أيضا مستحب، فإما أن يون كلاهما واجباً و إما كلاهما

مستحباً، فبعد العلم بهذه الملازمة و لو صدفة، حينئذ بناء عل مسلك الوضع أو مسلك الإطلاق يثبت بدليل «ادع عند رؤية
الهلال»، بالمطابقة، وجوب الدعاء عند أول الشهر، و بالدلالة الالتزامية وجوب الدعاء عند آخر الشهر (لوجود الملاک ف آخر

الشهر إذ من لوازم الأمر المطابق توفّر الملاک ف الفعل المشابه) للعلم بأنه لو وجب الأول لوجب الثان، فيون للدليل مدلول
مطابق و هو وجوب الدعاء عند أول الشهر و مدلول التزام و هو وجوب الدعاء عند آخر الشهر، و الدليل حجة فيهما معا،

لوضوح أن الظهور اللفظ سواء كان ظهورا لفظيا أو ظهورا إطلاقيا هو حجة ف المدلول المطابق و ف المدلول الالتزام، و أما
بناء عل مسلك الميرزا القائل بأن خطاب المول، «ادع عند رؤية الهلال» ليس مفاده الوجوب و عدم الترخيص ف الترك، بل
الوجوب بحم العقل و مفاد خطاب المول هو الطلب فقط من دون أن يون دالا عل الوجوب و عدم الترخيص، فعل هذا لا

يمن إثبات اللوازم (بأن الدعاء آخر الشهر واجب أو لیس واجباً) لأن حم العقل مرجعه فقط إل لزوم الطاعة و الامتثال، و ليس
له كشف و نظر إل اللوازم، فلا تون اللوازم ف المقام حجة.

فبالتال، وفقاً للمشهور، إن المدالیل اللفظیة ه المتصدیة لشف الملاک الواقع عن الألفاظ الصادرة إذ مفترضهم أن الوجوب
ناتج عن الأمر ثم یتوصل منه الفقیه إل الملاک و یسريه به إل مجال آخر، ، بینما الحم العقل لا صلة له باستشاف الملاک
ل نبحث و نفحص فیه عن الملاک لیسري إل حم آخر، بل مهمةُ العقل أن یلاحظ نوعَ الإطاعة: هل الرخصة متوفّرة ف هذا

الحم المحدّد لیحم بعدم لزوم الامتثال أم لا رخصةَ فیه، فلا ینشغل بالملاک.

و نلاحظ علیه بأن العقل الحاکم بالوجوب یتاح له استخراج أصل الملاک الراسخ ف عالم الثبوت الإله إذ ما من واجب إلا و
درک بتوفّر أصل الملاک فأن العقل قاصر عن تنقیح نوع الملاک و مدی درجته و نوعیة أوصافه، بل ی و ملاک، غیر یتمتّع بمنشأ
هذا البعث الوجوب، لیس أکثر، فذل اللام وفقاً للمشهور المعتقد بأن الوجوب نابع عن نفس اللفظ، فرغم أن الوجوب مدلول

لفظ إلا أنه لا یفسر عن نوعیة الملاک و لا یوضحه أساساً، بل إن وزان دلالة اللفظ یوازن وِزان إدراک العقل ف أصل توفّر
الملاک فقط، فبالتال، حیث لم نتوصل إل نوع الملاک لا لفظیاً و لا عقلیاً فلا نتمن من إسراء الحم المطابق إل سائر الأفعال.

و الحصیلة أن الثمرة الثانیة لم تُثمر ثمرتَها تماماً لورود النقض علیها.

-----------------
[1] بحوث ف علم الأصول، ج‏4، ص: 51


