
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 29 ربیع الثان

الاوامر
الجلسة 26 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

تصلیح مقصود البحوث بشأن الثمرة الثانیة
نود الیوم أن نُقدّم تقریباً مستجداً و مختلفاً بالنسبة إل بیان البارحة، إذ ربما عزم الشهید الصدر أن یمیز ما بین نوع الملاک

المستخرج من المدلول اللفظ حیث إن اللفظ یحدّد لنا أصل الملاک بلا تحدید نوع الملاک أو مدی درجته شدةً و خفةً، و بین نوع
الملاک المستخرج من الدلیل العقل حیث إن العقل العمل لا یشف حت أصل الملاک بل مهمته أن یحم بلزوم الامتثال فحسب

بلا تعرض إل تواجد أصل الملاک أو عدمه.

و إن السید الخوئ قد أعلن أیضاً بأن الفقیه لا یسمح له شرعاً أن یتوصل إل الملاک سوی عن طریق نفس الأمر الصادر، فعقیب
الأمر سینال الفقیه إل أصل الملاک بلا تعرف عل خصوصیة الملاک أو مدی درجته.

فانطلاقاً من هذا المسیر ستتم ثمرة الشهید الصدر بأنه لو أوصلنا اللفظ إل أصل الملاک لأمننا بالدلالة الالتزامیة أن نُعدّي
الامتثال عل ز و یفترضنجأصل الملاک، بل غایته أن ی شف حتلا نست م العقلالح م مشابه، بینما ففعل أو ح الملاک إل

الملف فحسب، فلا یتطرق و لا یخوض أساساً إل شاکلة الملاک لزوماً و رخصةً أو إل کمیة الملاک شدة و خفّةً.

و کذل اللام وفقاً لمسار السید الخمین فإن العقلاء الذین یعتبرون الوجوب ‐لولا الترخیص‐ لا ینالون إل نوعیة الملاک، بل
ح للعقلاء شاکلة الملاک، فلو عثروا علنها لا تُوضو ل ،ببرکة لفظة: صل أصل الملاک و ذل لوا إلمةُ أثر اعتبارهم أن یتوصق

وفقاً لنهج العقل و العقلاء لا یتم ،ل بساطة، فبالتالالترخیص لاعتبروا الاستحباب و لو افتقدوا الترخیص لاعتبروا الوجوب، ب
إسراء الحم إل مجال آخر لقصورهما عن معرفة لنوعیة الملاک و کیفیة خصاله، بینما وفقاً للدلالة اللفظیة الوضعیة فیتم تعدّي

الحم إل حقل آخر بواسطة الدلالة الالتزامیة لمعرفة نوع الملاک.

إن قلت: هل الإدراکات العقلیة تتحقّق من دون إدراک اللزوم أو الرخصة.

قلت: إن مهمةَ العقل العمل أن یدرک أصل وجود الملاک (المصلحة) فیستوجب الامتثال لدی انعدام الترخیص أو أن یدرک
م العقل العملدرک توفّر الملاک ضمن فعل آخر أیضاً إذ إن موضوع حأن ی الاستحباب لدی توفّر الترخیص، فلا یستلزم ذل

بالوجوب مرتهِن عل صدور الأمر المولوي مع عدم الترخیص، و هذا لا یعن أن یسري الملاک إل فعل مشابه لأنه قاصر عن
استشاف نوعیة الملاک ل یطبقه عل حم آخر[1]، و یشهد له أن العقل عاجز عن التفی ما بین الأمر الامتحان و الأمر

الحقیق، لجهله بنمط الملاک.

و لعل النه عن أکل الشجرة یعدّ من الأوامر الامتحانیة، فعصیان آدم علیه السلام قد وقع ما قبل عالم التلیف والتشریع المستتبع
.ه سبحانه آثار الفسقیة و العقوبة تجاه آدم، و لا نُطیل ذلرتّب اللم ی ته الفعلیة فبالتالللعقاب و قبل نبو

 

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الثمرة الثالثة المثمرة ضمن کتاب البحوث
الثمرة الثالثة: ه ثبوت دلالة السياق (قرینة السیاق) بناء عل مسلك الوضع، و سقوط دلالته (السیاق) بناء عل مسلك الإطلاق و

عل مسلك الميرزا. و توضيح ذلك: أن الفقهاء يعينون ف الفقه فيما إذا ورد ف رواية أوامر متعددة، بأشياء متعددة، و ثبت من
الخارج أن أكثر هذه الأشياء ليس واجبة، و بعضها لا يرى أنه واجب أو ليس بواجب، فهنا يقولون إن دلالة السياق تقتض أيضا

حمل هذا البعض عل الاستحباب (فالل یحمل عل الاستحباب رغم أن ظاهر بضع منها هو الوجوب و ذل لقوة قرینة السیاق)
فمثلا إذا ورد أنه إذا أردت أن تصل فأذّن و أقم و استعذ من الشيطان، مع العلم أن هذه الأمور ليست واجبة، إ الإقامة لا يعلم
أنها واجبة أو غير واجبة (إذ القدماء قد استوجبوا الإقامة) فحينئذ، بمقتض وحدة السياق، و كون عنوان «أقم» ورد مع أوامر

متعددة، و كلها استحبابية، إذن يون هذا العنوان دالا عل استحباب الإقامة أيضاً.

و دلالة السياق هذه بناء عل مسلك الوضع ه تامة، فإن دلالة السياق مرجعها إل أن المدلول العرف اللفظ لهذه اللمات
الواردة ف سياق واحد هو واحد أيضا، و بناء عل مسلك الوضع، يون الوجوب و الاستحباب بنفسه مدلولا للفظ.

و عل هذا، فإما أن يون مدلولها بأجمعها هو الوجوب، و إما أن يون هو الاستحباب، باعتبار ظهور حال السياق الواحد ف أنّ
ما تشابه من الألفاظ ف هذا السياق ذات مدلول لفظ واحد أيضا، و قد علم من الخارج أن مدلول أكثر اللمات الواردة ليس هو

الوجوب يقينا، إذن بقرينة وحدة السياق، ينثلم مدلول «أقم» ف الوجوب أيضا، و يحمل عل الاستحباب.

و أما بناء عل مسلك الميرزا، القائل بأن المدلول اللفظ ليس هو الوجوب أو الاستحباب بل هو أصل الطلب، و الوجوب و
ن إثبات استحبابية الإقامة، أو القدح فهذا، لا يم فعل (الترخیص و عدمه العالق عل) م العقلالاستحباب هما من شئون ح

دلالة «أقم» عل الوجوب، ببركة وحدة السياق و ذلك لأن غاية ما تقتضيه وحدة السياق هو وحدة المدلول اللفظ لهذه اللمات،
و المدلول اللفظ واحد و هو الطلب، فلا مانع من الالتزام بوجوب الإقامة، مع كون غير الإقامة مما ورد مستحبا، و لا تنثلم بذلك

وحدة السياق، لأنها محفوظة، باعتبار أن المدلول اللفظ واحد و هو الطلب، إذن فوحدة السياق محفوظة، فلا يمن ببركة هذه
الوحدة نف دلالة «أقم» عل الوجوب.

نف الوجوب إنما كان باعتبار الإطلاق، و الإطلاق يقتض بناه، فإن دلالة الأمر علالإطلاق الذي قر و كذلك الحال بناء عل
الترخيص ف الترك، فعل هذا، لا يمن إعمال وحدة السياق ف المقام، إذ غاية الأمر أنه يوجد كلمات متعددة تدل عل الطلب، و

بإطلاقاتها تدل عل كون الطلب غير مرخص ف تركه، فلو ثبت من الخارج أن بعض هذه المطلقات مقيدة، فلا يلزم من ذلك أن
تون كل هذه المطلقات مقيدة، لأن أصل المعن عل أي حال محفوظ فيها جميعا و هو الطلب و أما كون الطلب غير مرخص

ف تركه، فهذا من شئون إطلاق المعن، لا من شئون أصل المعن، فلا يضر بوحدة السياق الالتزام بون بعضها مقيدا، و بعضها
غير مقيد، كما لو ورد «أكرم العالم و أكرم الهاشم و أكرم الريم»، و علم من الخارج أن العالم و الهاشم مقيد بالعدالة، و لا

يدرى أن الريم مقيد بالعدالة أو غير مقيد، فحينئذ يتمسك بإطلاق «أكرم الريم»، لأن الريم يستحب إكرامه لأجل كرمه، و لو لم
ين عادلا، و لا يلزم من هذا تغير ف السياق، لأن أصل المعن واحد ف الجميع.

إذن فدلالة وحدة السياق تامة ف الجميع عل مذهب الوضع، و غير تامة عل مذهب الميرزا و مسلك الإطلاق الذي بيناه.[2]

و نعترض عل هذه الثمرة بأن قرینة السیاق لو انحصرت باللفظ و حسبت من القرائن اللفظیة کما هو مستهدف المشهور لصحت
الثمرة و التمایز ما بین الآراء الثلاثة وفق تحریر الشهید، بینما لو وسعنا قرینیةَ السیاق إل غیر الألفاظ أیضاً بحیث أوصلنا السیاق

إل ننا تعدیة الاستحباب ببرکة قرینة السیاق غیر اللفظلم مطلقاً ‐سواء من سیاق اللفظ أو العقل‐ لأمللمت المراد الجدي إل
استحباب الأمر الثان و الثالث أیضاً و هذا، فعل ضوء ذل ستزول و تلغو الثمرة الثالثة إذ وفقاً لافة الآراء ستتمن قرینة

السیاق (غیر اللفظیة) أن تُسري الحم إل موضوع آخر أیضاً، فلم تتمیز الآراء الثلاثة حسب هذه النقطة.



 
الثمرة الرابعة المطروحة ضمن البحوث

و ه فيما لو فرض أن وجد أمر واحد بشيئين، لا أوامر متعددة بأشياء متعددة، بل أمر واحد تعلق بشيئين، من قبيل «اغتسل
للجمعة و للجنابة»، و علم من الخارج أن غسل الجمعة ليس واجبا، فحينئذ، هل يمن إثبات وجوب غسل الجنابة بمثل هذا الأمر،

أو لا يمن ذلك؟.

فبناء عل مسلك الوضع لا يمن أن نُثبت وجوب غسل الجنابة، لأن الوجوب و الاستحباب مدلول لفظ (أي مدلولان لفظیان)
«فاغتسل» إما أن تون مستعملة ف الوجوب، أو ف الاستحباب، أو ف الجامع بين الوجوب و الاستحباب، إما أن تون

مستعملة ف الوجوب، فهذا غير محتمل ف المقام، لأن غسل الجمعة ليس واجبا، فيف تون الصيغة منصبة عل ما ليس
بواجب.

وجوب غسل الجنابة، و لا يقال أنها تستعمل ف دلالة عل الجامع، إذن فلا يبق الاستحباب أو ف ون مستعملة فا أن تو إم
الاستحباب بلحاظ غسل الجمعة، لأن الوجوب و الاستحباب بحسب الغرض هو مدلول لفظ الوجوب بلحاظ غسل الجنابة، و ف

لللام، فيون ذلك من باب استعمال اللفظ ف معنيين، و هو غير صحيح عرفا، إذن فاستعمال الصيغة ف الوجوب و الاستحباب
ون مستعملة إما فالوجوب، و يتعين أن ت الإطلاق غير محتمل، فتسقط دلالتها عل الوجوب عل غير صحيح، و استعمالها ف

الاستحباب فقط، و إما ف الجامع، و عل كلا التقديرين لا يبق للأمر دلالة عل وجوب غسل الجنابة. (بل ربما أصبح الحم
مجملا تجاه غسل الجنابة)

غسل الجمعة و ف نحو واحد ف الطلب عل مسلك الميرزا، فإن الصيغة موضوعة لأصل الطلب و مستعملة ف ا بناء علو أم
غسل الجنابة، و عل هذا يمن الالتزام بعدم وجوب غسل الجمعة، فالعقل لا يحم بوجوبه لورود الترخيص ف تركه من قبل

المول، و أما غسل الجنابة، فحيث لم يرد ترخيص ف تركه، فالعقل يحم بوجوبه، فيمن الجمع بين الوجوب و الاستحباب، و
ليس هذا من باب الجمع بينهما ف استعمال واحد، لأن الوجوب و الاستحباب عل مسلك الميرزا ليسا من مداليل اللفظ بل هما

من شئون حم العقل.

و كذلك الحال بناء عل مسلك الإطلاق الذي قربناه، فإن خطاب «اغتسل للجمعة و للجنابة» ينحل بحسب معناه إل أمرين:
اغتسل للجمعة، و اغتسل للجنابة، و كل من هذين الأمرين بحسب الإطلاق، هو طلب لا رخصةَ ف مخالفته، و لن أحدهما ثبت

د بقرينة منفصلة (علتقيده (بالترخیص) من الخارج دون الآخر، إذن فنتمسك بالإطلاق و نثبت أن طلب غسل الجمعة، طلب مقي
الاستعمال، بل من باب التقييد ف ا طلب غسل الجنابة، فهو طلب مطلق و ليس هذا من الجمع بين المعنيين‏ فالرخصة) و أم

بعض الحصص، و الإطلاق ف بعضها الآخر، لأن التقييد ضرورة، و الضرورات تقدّر بقدرها، من قبيل ما إذا ورد، «أكرم العالم»،
و علم من الخارج، أن الفقيه لا يجب إكرامه إ إذا كان عادلا، و لن غير الفقيه من العلماء لعلّه يجب إكرامه و لو لم ين عادلا،
فف مثل ذلك، يبن عل أن الفقيه، لا يجب إكرامه إ إذا كان عادلا، و لن إكرام غير الفقيه من العلماء واجب حت لو لم ين

عادلا (لاندراجه ضمن الأمر العدیم للرخصة) و لا محذور ف ذلك، و هذا من باب الاقتصار ف التقييد عل المقدار المتيقن و ليس
.أكثر من معن من باب الاستعمال ف

فاد الفعل، لا أن یتمرار الفعل فتُفید معبارة: اعتسل للجمعة و الجنابة، تعدّ بمنزلة ت و نخاصم هذه الثمرة بأن الواو العاطفة ف
استعمال و استخدام نفس لفظ الأمر ف الأکثر من معن، بل إن نفس معن الأمر ف الأول قد أعید ثانیةً عل الموضوع الثان و

.الأکثر من معن ببرکة الواو العاطفة، فلا أرضیة لبحث استعمال اللفظ ف ذل

و ثانیاً: رغماً لمسل بعض المتأخرین فإنّا نُقر بمعقولیة استعمال اللفظ ف الأکثر، إذ نری بأن دلالة اللفظ عل المعن من نمط



العلامة و التلویح و التلمیح لا من قبیل مرآتیة اللفظ للمعن ل تُعان المرآتیةُ من الإشالات العقلیة.

 
الثمرة الخامسة المذکورة ضمن البحوث

و ه أنه لو ورد أمر بطبيع فعل، من قبيل، «أكرم العالم»، و علم من الخارج أن إكرام العالم غير الفقيه ليس واجبا يقينا، حينئذ،
هل يمن أن نُثبت بهذا الخطاب أنّ إكرام العالم غير الفقيه مستحب أولا يمن؟ فأما عل مسلك الوضع، لا يمن إثبات

الاستحباب، لأن ظاهر هذا الخطاب هو الوجوب و مستعمل ف الوجوب بمقتض أصالة الحقيقة، و بعد أن علم أن غير الفقيه لا
يجب إكرامه، فمقتض القاعدة أن يقيد موضوع الخطاب بخصوص الفقيه، فيحم بوجوب إكرام الفقيه، و أما غير الفقيه من

العلماء فيسقط عن موضوع هذا الدليل لأن لسان الدليل هو الوجوب، و لا وجوب لغير الفقيه، فإذا خرج غير الفقيه من هذا الدليل
لا يبق حجة عل أصل الاستحباب.

و أما عل مسلك الميرزا، فبالإمان إثبات مطلبين بهذا الخطاب، أحدهما وجوب إكرام الفقيه، و الآخر استحباب إكرام غير الفقيه
م العقل، و حيث لم يرد ترخيص فمن العلماء، و ذلك لأنّ مفاد صيغة الأمر، هو الطلب، و الوجوب و الاستحباب من شئون ح

الفقهاء، فيحم العقل بالوجوب، و ف غير الفقهاء حيث ورد الترخيص، فيحم بالاستحباب، فإطلاق الخطاب لغير الفقهاء لا
موجب لسقوطه و لرفع اليد عنه، و غاية الأمر، يون هذا واجبا، و ذاك مستحبا، فيثبت بهذا الدليل الوجوب و الاستحباب معا (لأن

طرح ضمن بحث نسخ الوجوب حیث یتم التسائل هل سیبقکلیهما، و نظیر هذا الحوار ی متوفر ف أصل الملاک الطلب
الاستحباب دبر نسخ الوجوب أم لا)[3]

و كذلك الأمر عل‏ مسلك الإطلاق الذي قربناه، فإنه بناء عليه، أيضا يون مفاد «أكرم العالم»، هو الطلب، و مقتض إطلاق هذا
الطلب، أنه طلب أعلائ غير مرخص ف مخالفته، و هذا الإطلاق ساقط يقينا ف غير الفقيه، و ف الفقيه لا يعلم سقوطه، إذن

فيلتزم بأن طلب إكرام العالم ف الفقهاء طلب مطلق، و ف غير الفقهاء طلب مقيد، و هو الاستحباب، و لا موجب لرفع اليد عن
أصل الإطلاق رأسا، بحيث لا موجب للقول بأن غير الفقهاء أصلا لا طلب لإكرامهم، بل نقيد الإطلاق، و الضرورات تقدّر بقدرها،
فيلتزم بالطلب المقيد، أضف إل ذلك أن هناك ثمرات أخرى يمن استنباطها بالتأمل ف هذه المسالك، و لها تأثير ف الفقه.[4]

و تبدو أنها ثمرة مثمرةٌ و صائبة.

-----------------
بلزوم الامتثال و ذل م العقل العملم بوجود المصلحة اللزومیة بلا ترخیص فحن نلاحظ علیه بأن العقل النظري یح[1] و ل

بالدلالة الالتزامیة بالمعن الأعم فیطبقه عل الحم الآخر أیضاً، و أما التمییز ما بین الأوامر الامتحانیة و الحقیقیة فهو یتحقق
.م بالأمر الحقیقالامتحان ثم سیح عدم الترخیص و عدم القرینة عل بالمقارنات و القرائن عل

[2] بحوث ف علم الأصول، ج‏4، ص: 52
[3] و ربما نلاحظ علیه بأن المتفق علیه بین الأصولین هو بساطة الأحام الشرعیة فلیست مرکبة ل یقال بأن زوال الوجوب عن

غیر الفقیه سوف یِدرجه ضمن الاستحباب إذ کما أن العقل قد استخرج وجوب إکرام الفقیه من لفظ البعث فذل سیستخرج
عدم الوجوب أو حرمة الإکرام مثلا من النه فلا یحم باستحباب إکرام غیر الفقیه لانعدام البعث ف حقه، فمعن زوال الوجوب

عن غیر الفقیه هو انعدام البعث، فلو مات البعث لمات الانبعاث العقل الاستحباب أیضاً.
[4] بحوث ف علم الأصول، ج‏4، ص: 56


