
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 01 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 27 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

الثمرة السادسة المثمرة ضمن البحوث
و منها‐ انه إذا كان لدينا امران و ورد ترخيص لأحدهما فقط و شك ف أنه ترخيص لهذا أو ذاك، فانه بناء عل ان الوجوب بحم

العقل يجب الاحتياط(لبروز العلم الإجمال) إذ لا تعارض بين الأمرين بلحاظ مدلوليهما (ذاتاً بل التعارض یعدّ عرضیاً) و انما العقل
يحم بالوجوب فيما لم يرد فيه ترخيص و المفروض ان أحد الأمرين لم يرد فيه الترخيص فيتشل علم إجمال منجِز (و أساساً لا

تتضاب الأحام العقلیة مع بعض إذ لا یتحقق التناف الذات بین دلیلین عقلیین) و هذا بخلافه عل المسلين الآخَرين (الوضع و
الإطلاق) حيث يفض إل التعارض بين مدلوليهما (ذاتاً إذ لم یتون ظهور ف الوجوب ف کلیهما فیتون الإجمال) فالإجمال و

التساقط عل تفصيل نتعرض له ف بحث العام المخصص بالمردد بين متباينين.
و تبدو هذه الثمرةُ وجیهةً و مثمرةً تماماً.

الثمرة السابعة المشوبة ضمن البحوث
و منها‐ انه بناء عل مسلك الإطلاق بالتقريب الّذي ذكره المحقق العراق (قده) من ان الأمر يون ظاهراً بإطلاقه ف الطلب

الشديد يمن ان نثبت بنفس النتة أعل مراتب الوجوب فلو وقع تزاحم بين واجبين: أحدُهما قد ثبت بالأمر (مادةٌ أو صیغةً) و
كونه ف (مادةً أو صیغةً) لأن دليله يدل بالإطلاق عل غيرِ الأمر (نظیر لفظ: یجب) قُدّم دائماً ما يثبت بالأمر اللفظ آخر الآخر بدال

أعل مراتب الملاك و الوجوب.[1]

و بتحریر أحری: لو تزاحم ملاک الحم الأعل شدةً ف الطلب مع ملاک الحم الأخفِ قوةً ف الطلب، و لم یتمن الملف أن
ینفّذَ کلا الطَلبین معاً فوفقاً لتصریحات المحقق العراق بأن إطلاق المادة أو الصیغة یرشدانِ إل أتم المتطلَبات و هو الوجوب

بخلاف لفظة: یجب، حیث یعرب عن أصل الوجوب بلا صعود ف درجة المطلوب، فعندئذ سنَستشف بل وضوح بأن الوجوب
.الوجوب الدان ق علیتقدّم و یتفو الأکمل الأعلائ

و أما العقل فسوف یدرک أصل الحم الوجوب من کلا الوجوبین بلا کسر و انسار ضمن مرحلة الملاک و الاعتبار، فبالتال لا
یترجح أي حم تجاه الآخَر لتوازن الملاکین، ووفقاً للدلالة الوضعية فلا ینشف الملاک

المرتبة اللزومیة فقط فلم یلاحظ وجوب قد أراد من لفظة: الأتم و الأکمل ه هذه الثمرة بأن المحقق العراق ناقش فنعم ربما ی
الرتب و الدرجات ضمن الوجوب بأن الإطلاق یحدّد الفرد الأعلائ ف الطلب، بل منویه من کلمة الأتم و الأکمل هو اللزوم،

فبالتال، ف میدان التزاحم لا یترجح إطلاق وجوب المادة أو الصیغة عل الوجوب بلفظة: یجب، لأنهما متساویان ف اللزوم.

و یبدو أن هذا البیان هو ظاهر مقالة المحقق العراق، و نَدعمه بأن المحقق قد عبر بأتمیة الوجوب و أکملیته قبالا لنُقصانیة
الفرد الأدن من الإطلاق هو اللزوم و الوجوب حیال الوجوب خفةً و شدةً بل إن الفرد الأتم تب فج الرلاحظ تدرالاستحباب فلم ی

و هو الاستحباب.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


تمریر عنان الحوار إل اتحاد الطلب و الإرادة
إن الحوار حول الطلب و الإرادة قد نجم و تجل ل یطمس عل مقولة الأشاعرة المعتقدة بتغایر الطلب و الإرادة و باللام

مبحث الثواب و العقاب ل قد اتّجه الحوار إل مبحث الجبر و التفویض، و من ثم الحوار إل قد انجر ذل ثم عقیب ،النفس
یتشفوا کیفیة تطبیق الإرادة التوینیة و التشریعیة الإلهیة عل أفعال البشر، ثم تطرقوا إل مبحث أخبار الطینة.

و رغم ذل کله، یعتقد الشهید الصدر بأن النقاش عن موضوع الطلب و الإرادة یعدّ نقاشاً تافهاً و سخیفاً و لهذا یرکز الحوار حول
الجبر و الاختیار.

ف ما یناهز 100 صفحة إل لامبحیث قد أسهب ال مستوفیاً لهذه الأبحاث، و رافقه السید الخوئ فّل السید البروجرديبینما قد ت
کتاب المحاضرات، و أما السید الخمین فقد أفرد له و صنّف لأجله رسالةً مستقلةً ف الطلب و الإرادة سنةَ 1371قمریة بمدینة

همدانَ، فإنها تتمتّع بغزارة المطلب و وفور النات الأساسیة.

و قد استخلصنا ملخّصاً من هذه الرسالة النفیسة ضمن عشَرة جلسات، و منذ الیوم سنستوف کافة جوانب هذه المواضیع
الجذّابة نظراً إل أن شت الأبحاث المحوریة (أصولیةً و کلامیةً و فلسفیةً) تتفرع علیها، و خاصةً أن الآیات الریمة قد خاضت و

تجولت ضمن هذه المواضیع الهامة أیضاً، و من الجل أن فهم تلم الآیات یرتهن عل تنقیح و تنقیة هذه العناصر العویصة.
 

مقالة المحقق الآخوند حول الطلب و الإرادة
[2] :أهمیتها البالغة، قائلا انحرفت عن مسار أبحاث الأمر، نظراً إل لقد استفتح المحقق الآخوند هذه النافذة الت

الجهة الرابعة: الطلب و الإرادة: الظاهر أن الطلب الذي يون هو معن الأمر ليس هو الطلب الحقيق الذي يون طلبا بالحمل
الشائع الصناع بل الطلب الإنشائ الذي لا يون بهذا الحمل طلبا مطلقا بل طلبا إنشائيا سواء أنش بصيغة افعل أو بمادة الطلب

أو بمادة الأمر أو بغيرها و لو أبيت إلا عن كونه موضوعا للطلب فلا أقل من كونه منصرفا إل الإنشائ منه عند إطلاقه كما هو
الحال ف لفظ الطلب أيضا و ذلك لثرة الاستعمال ف الطلب الإنشائ كما أن الأمر ف لفظ الإرادة عل عس لفظ الطلب و

المنصرف عنها عند إطلاقها هو الإرادة الحقيقية و اختلافهما ف ذلك ألجأ بعض أصحابنا إل الميل إل (ما ذهب إليه الأشاعرة من
المغايرة بين الطلب و الإرادة) خلافا لقاطبة أهل الحق و المعتزلة من اتحادهما فلا بأس بصرف عنان اللام إل بيان ما هو الحق
ف المقام و إن حققناه ف بعض فوائدنا إلا أن الحوالة لما لم تن عن المحذور خالية و الإعادة بلا فائدة و لا إفادة كان المناسب

هو التعرض هاهنا أيضاً.

فاعلم أن الحق كما عليه أهله وفاقا للمعتزلة و خلافا للأشاعرة هو اتحاد الطلب و الإرادة بمعن أن لفظيهما موضوعان بإزاء
مفهوم واحد و ما بإزاء أحدهما ف الخارج يون بإزاء الآخر و الطلب المنشأ بلفظه أو بغيره عين الإرادة الإنشائية و بالجملة هما

الذي هو المنصرف إليه إطلاقه كما عرفت متحد مع الإرادة الحقيقية الت متحدان مفهوما و إنشاء و خارجا لا أن الطلب الإنشائ
ينصرف إليها إطلاقها أيضا ضرورة أن المغايرة بينهما أظهر من الشمس و أبين من الأمس فإذا عرفت المراد من حديث العينية و

الاتحاد فف مراجعة الوجدان عند طلب ش‏ء و الأمر به حقيقة كفاية فلا يحتاج إل مزيد بيان و إقامة برهان فإن الإنسان لا يجد
غير الإرادة القائمة بالنفس صفة أخرى قائمة بها يون هو الطلب غيرها سوى ما هو مقدمة تحققها عند خطور الش‏ء و الميل و

هيجان الرغبة إليه و التصديق لفائدته و هو الجزم بدفع ما يوجب توقفه عن طلبه لأجلها.

و بالجملة لا ياد يون غير الصفات المعروفة و الإرادة هناك صفة أخرى قائمة بها يون هو الطلب فلا محيص‏ عن اتحاد الإرادة
و الطلب و أن يون ذلك الشوق المؤكد المستتبع لتحريك العضلات ف إرادة فعله بالمباشرة أو المستتبع لأمر عبيده به فيما لو
أراده لا كذلك مسم بالطلب و الإرادة كما يعبر به تارة و بها أخرى كما لا يخف و كذا الحال ف سائر الصيغ الإنشائية و الجمل



الخبرية فإنه لا يون غير الصفات المعروفة القائمة بالنفس من الترج و التمن و العلم إل غير ذلك صفة أخرى كانت قائمة
بالنفس و قد دل اللفظ عليها كماقیل:

إن اللام لف الفؤاد و إنما جعل اللسان عل الفؤاد دليلا

و قد انقدح بما حققناه ما ف استدلال الأشاعرة عل المغايرة بالأمر مع عدم الإرادة كما ف صورت الاختبار و الاعتذار من الخلل
فإنه كما لا إرادة حقيقة ف الصورتين لا طلب كذلك فيهما و الذي يون فيهما إنما هو الطلب الإنشائ الإيقاع الذي هو مدلول

الصيغة أو المادة و لم ين بينا و لا مبينا ف الاستدلال مغايرته مع الإرادة الإنشائية.

و بالجملة الذي يتفله الدليل ليس إلا الانفاك بين الإرادة الحقيقية و الطلب المنشإ بالصيغة الاشف عن مغايرتهما و هو مما لا
محيص عن الالتزام به كما عرفت و لنه لا يضر بدعوى الاتحاد أصلا لمان هذه المغايرة و الانفاك بين الطلب الحقيق و
الإنشائ كما لا يخف.. ثم إنه يمن مما حققناه أن يقع الصلح بين الطرفين و لم ين نزاع ف البين بأن يون المراد بحديث

الاتحاد ما عرفت من العينية مفهوما و وجودا حقيقيا و إنشائيا و يون المراد بالمغايرة و الاثنينية هو اثنينية الإنشائ من الطلب
كما هو كثيرا ما يراد من إطلاق لفظه و الحقيق من الإرادة كما هو المراد غالبا منها حين إطلاقها فيرجع النزاع لفظيا فافهم.

محادثة المحقق النائین حول اتّحاد الطلب و الإرادة
و نستعرض الآن نص عبارته:

لا بأس ف المقام بالإشارة إل اتّحاد الطّلب و الإرادة و تغايرهما، حيث جرت سيرة الأعلام عل التّعرض لذلك ف هذا المقام، و
ان لم ين له كثير ارتباط به. و عل كل حال، ذهبت الأشاعرة إل تغاير الطّلب و الإرادة، و ان ما بحذاء أحدهما غير ما بحذاء

الآخر. و ذهبت المعتزلة إل اتّحادهما و انّ الإرادة عين الطّلب، و الطّلب عين الإرادة. و لا يخف انّ اللام ف المقام أعم من إرادة
يحتاج إليها الفعل الاختياري ف لام فيها، فانّ المقدّمات الّتال يختص ّإرادة الآمر حت ة فالفاعل و إرادة الآمر، إذ لا خصوصي

مرحلة وقوعه من فاعله، ه بعينها يحتاج إليها الأمر ف مرحلة صدوره عن الآمر.

و بعد ذلك نقول: لا إشال ف توقّف الفعل الاختياري عل مقدّمات: من التّصور و التّصديق و العزم و الإرادة. و هذا مما لا كلام
فيه، انّما اللام ف انّه هل وراء الإرادة امر آخر؟ يون هو المحرك للعضلات يسم بالطّلب، أو انّه ليس وراء الإرادة امر آخر

يسم بالطّلب؟ بل الإرادة بنفسها تستتبع حركة العضلات.

ثم لا إشال أيضا ف انّ الإرادة من اليفيات النّفسانية الّت تحصل ف النّفس قهرا كسائر المقدّمات السابقة عليها: من التّصور و
العلم و غير ذلك و ليست الإرادة من الأفعال الاختيارية للنّفس بحيث تون من منشئاتها الاختيارية، إذا عرفت ذلك، فنقول: لا

ينبغ الأشال ف انّ هناك وراء الإرادة امر آخر يون هو المستتبع لحركة العضلات و يون ذلك من افعال النّفس، و ان شئت
سمه بحملة النّفس، أو حركة النّفس، أو تصدّى النّفس، و غير ذلك من التّعبيرات.

و بالجملة: الّذي نجده من أنفسنا، انّ هناك وراء الإرادة شيئا آخر يوجب وقوع الفعل الخارج و صدوره عن فاعله. و من قال
استدلاله سوى دعوى الوجدان، و انّه لم نجد من أنفسنا صفة قائمة بالنّفس وراء الإرادة تسم باتّحاد الطّلب و الإرادة لم يزد عل

بالطّلب. و قد عرفت: انّ الوجدان عل خلاف ذلك، بل البرهان يساعد عل خلاف ذلك، لوضوح انّ الانبعاث لا يون إ بالبعث، و
البعث انّما هو من مقولة الفعل، و قد عرفت انّ الإرادة ليست من الأفعال النّفسانية، بل ه من اليفيات النّفسانية، فلو لم ين

هناك فعل نفسان يقتض الانبعاث يلزم ان يون انبعاث بلا بعث.

و بالجملة: لا سبيل إل دعوى اتّحاد مفهوم الإرادة و مفهوم الطّلب، لتذيب اللّغة و العرف ذلك، إذ ليس لفظ الإرادة و الطّلب من
الألفاظ المترادفة، كالإنسان و البشر. و ان أريد من حديث الاتحاد التّصادق الموردي و ان تغايرا مفهوما فله وجه، إذ يمن دعوى



صدق الإرادة عل ذلك الفعل النّفسان، كما تصدق‏ عل المقدمات السابقة من التّصديق، و العزم، و الجزم، و يطلق عليها الإرادة
هذا.

و لن فيه: ما فيه، إذ دعوى ذلك لا يون إ بدعوى انّ الإرادة لها مفهوم واسع، يسع المقدّمات السابقة و ما هو فعل النّفس، و
الحال انّه ليس كذلك، إذ الإرادة كيفية خاصة للنّفس تحدث بعد حدوث مباديها فيها، و لذا تسم بالشّوق المؤكد، إذ التّعبير بذلك

انّما هو لبيان انّه ليس كل ما يحدث ف النّفس يسم بالإرادة، بل الإرادة انّما تحدث بعد التّصور و التّصديق و غير ذلك من
مباديها، و إطلاق الإرادة عل بعض المبادي أحيانا انّما هو لمان التّسامح ف توسعة المفهوم، لا انّ المفهوم هو بنفسه موسع

.دعوى الاتّحاد، بل المغايرة بينهما عرفا أوضح من ان تخف بحيث يشمل ذلك. فظهر: انّه لا سبيل إل

بل لا يمن دفع شبهة الجبر إ بذلك، بداهة انّه لو كانت الأفعال الخارجية معلولة للإرادة لان اللازم وقوع الفعل من فاعله بلا
اختيار، بل يقع الفعل قهرا عليه، إذ الإرادة كما عرفت، كيفية نفسانية تحدث ف النّفس قهرا بعد تحقّق مباديها و عللها، كما انّ

مبادئ الإرادة أيضا تحصل للنّفس قهرا، لأنّ التّصور امر قهري للنّفس، و هو يستتبع التصديق استتباع العلّة لمعلولها و هو يستتبع
العزم و الإرادة كذلك استتباع العلّة لمعلولها، و المفروض انّها تستتبع الفعل الخارج كذلك، فجميع سلسلة العلل و المعلولات

انّما تحصل ف النّفس عن غير اختيار، و مجرد سبق الإرادة لا يف ف اختيارية الفعل.

 و ليس كلامنا ف الاصطلاح حت يقال: انهم اصطلحوا عل انّ كل فعل يون مسبوقا بالإرادة فهو اختياري، إذ هذا الاصطلاح مما
لا يغن عن ش‏ء، لأن كلامنا ف واقع الأمر و مقام الثبوت، و انّه كيف يون الفعل اختياريا؟ مع انّه معلول لمقدّمات كلّها غير

اختيارية، فيف يصح الثّواب و العقاب عل فعل غير اختياري؟ و الحاصل: انّه لو كانت الأفعال معلولة للإرادة، و كانت الإرادة
ا لا دافع لها، و لقد وقع فانت شبهة الجبر ممل ،ن بعد الإرادة فعل من النّفس و قصد نفسانابقة، و لم يمعلولة لمبادئها الس

الجبر من وقع مع انّه لم ين من أهله، و ليس ذلك إ لإنار التّغاير بين الطلب و الإرادة و حسبان انّه ليس وراء الإرادة ش‏ء يون‏
هو المناط ف اختيارية الفعل.

و اما بناء عل ما اخترناه من انّ وراء الإرادة و الشّوق المؤكد امرا آخر، و هو عبارة عن تصدّى النّفس نحو المطلوب و حملتها
إليه، فيون ذلك التّصدي النفسان هو مناط الاختيار، و ليس نسبة الطلب و التصدي إل الإرادة نسبة المعلول إل علّته حتّ يعود

المحذور، بل النّفس ه بنفسها تتصدّى نحو المطلوب، من دون ان يون لتصدّيها علة تحملها عليه.

نعم الإرادة بما لها من المبادي تون من المرجهات لطلب النّفس و تصدّيها، فللنفس بعد تحقّق الإرادة بما لها من المبادي
التّصدي نحو الفعل. كما انّ لها عدم التّصدي و الف عن الشّ‏ء، و ليس حصول الشّوق المؤكد ف النّفس علّة تامة لتصدي

ية، بل غايته انّ الشّوق المؤكد النّفس، بحيث ليس لها بعد حصول ذلك اليف النفسان الامتناع عن الفعل، كما هو مقالة الجبر
يون من المرجحات لتصدّي النّفس و لا يخف الفرق بين المرجح و العلّة. هذا كلّه ف نف الجبر.

و اما نف التّفويض فالأمر فيه أوضح، لأنّ أساس التّفويض هو تخيل عدم حاجة الممن ف بقائه إل العلّة، و انّه يف فيه علّة
ن بحسب ذاته يتساوى فيه الوجود و العدم، و يحتاج فإليه، بداهة انّ المم ان يصغ ل فاسد لا ينبغالحدوث، مع انّ هذا تخي
آن يستند إل كل فوجوده ف ،اض، بحيث لو انقطع عنه الفيض آناً ما لانعدم و فنان يصله الفيض من المبدأ الفي آن إل كل

الفياض. هذا بالنّسبة إل أصل وجوده، و كذا الحال بالنّسبة إل إرادته و أفعاله يحتاج إل المبدأ لن لا عل نحو الجبر كما
عرفت. فتأمل ف المقام جيدا، فانّه خارج عما نحن فيه و لا يسع التّلّم فيه أزيد من ذلك، و الغرض ف المقام بيان تغاير الطلب و

الإرادة، و قد عرفت بما لا مزيد عليه تغايرهما.

هذا كلّه ف إرادات العباد و أفعالهم التّوينية، و قس عل ذلك الطلب و الإرادة التّشريعية، فانّ المبادي الّت يتوقّف عليها الفعل
التّوين كلّها مما يتوقّف عليها الأمر التّشريع، غايته: انّ الطّلب ف التّوينيات انّما هو عبارة: عن تصدّى‏ النّفس لحركة



عضلاتها نحو المطلوب، و ف التّشريع عبارة عن تصدّى الآمر بامره لحركة عضلات المأمور نحو المطلوب، و إ فمن حيث
معن الطلب لا فرق بينهما، و انّه ف كلا المقامين بمعن التّصدي.

و بما ذكرنا ظهر: ما ف بعض اللمات‐ من تقسيم الإرادة و الطّلب إل الواقع و الإنشائ‐ من الخلل، لوضوح انّ الإرادة من
اليفيات النّفسانية الغير القابلة للإنشاء، إذ الإنشاء عبارة عن الإيجاد، و الإرادة غير قابلة لذلك فتأمل.[3]

-------------------
[1] بحوث ف علم الأصول، ج‏2، ص: 27

[2] كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 65
[3] فوائد الاصول، ج‏1، ص: 131


