
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 03 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 29 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

سلالةُ المحادثات الماضیة
و نتاجاً من البیانات السالفة، نستطیع أن نُشقّق مبحث الطلب و الإرادة إل نزاع کلام أو صراع أصول أو حوارٍ لغوي، بینما قد
صرح السید البروجردي بأن النزاع کلام فحسب، حیث لو أمعنا ف مقالة الآخوند لوجدنا أن محل النزاع لم ین صحیحاً عنده

فربما مال إل النزاع اللغوي أو اللام، و إلی نص عبارته:[1]

مبدأ ظهور المعتزلة و الأشاعرة: قد كان البحث عن ذات الباري تعال و حقائق صفاته دائرا بين حماء العجم و الروم، بل سائر
ه عليهم يتلقون معتقداتهم فان الصحابة رضوان الهذه المباحث، ف ن طلوع نور الإسلام قد جبالناس قبل ظهور الإسلام. ل
تلك المسائل بنحو الاندماج من النب صل اله عليه و آله و القرآن إل زمان التابعين، و ف زمنهم قد كثر القتال بين المسلمين و

بين الفار. 

و اختلط المسلمون بالأسراء من الفار، فألق أولئك الأسراء ما كانوا يعلمونه من قبل، ف مجالس المسلمين و محافلهم، و تلقاه
المسلمون و باحثوا فيما تلقونه منهم ف حلقاتهم الت كانوا يؤسسونها للمناظرات الدينية، فممن أسس حلقة بين المسلمين الحسن
البصري «أسير عين التمر»، و كان هو رئيسا ف الحلقة و كان يذاكر تلامذته ف المسائل اللامية، و قد وقع يوما من الأيام بينه و

بين واصل بن عطاء «أحد تلامذته» مشاجرة ف مسألة، فاعتزل ابن عطاء عن حلقته، و أسس لنفسه حلقة و خالف ف أكثر
المسائل أستاذه، و من هنا نشأ مذهب الاعتزال، و كان ممن وافق الحسن البصري ف معتقداته أبو الحسن الأشعري «من أحفاد

أب موس الأشعري و تلميذ أب عل الجبائ»، و كان أبو الحسن معاصرا لللين «ره»، و كان ف الأصل معتزليا، ثم اختار
مذهب الحسن البصري و تاب عن الاعتزال، لما رأى من اضمحلال المعتزلة، و به نسبت الطائفة الأشعرية تابعوا الحسن

البصري.

وجه تسمية علم اللام: اعلم أن أول مسألة اختلف فيها بين الأشاعرة و المعتزلة مسألة تلم الباري تعال. و كان غرضهم من هذا
النزاع إثبات أن القرآن حادث أو قديم، و قد سفت الدماء الثيرة عل هذه المسألة، و كان بعض الخلفاء العباسيين كالمأمون
مثلا مائلا إل مذهب الاعتزال، فانوا يحبسون من يعتقد قدم القرآن من الأشاعرة و يؤذونهم عل ذلك. و لما كانت مسألة تلم

الباري أول مسألة وقع فيها البحث من المسائل اللامية سم العلم الباحث ف الأصول الدينية بعلم اللام، و بالجملة أول مسألة
اختلف فيها بينهما مسألة تلم الباري، فقالت المعتزلة و كذا الإمامية: إنه من صفات الفعل، إذ هو عبارة عن إيجاده تعال أصواتا
ف أحد من الموجودات، كالشجرة مثلا فيون حادثا. و قالت الأشاعرة: إنه من صفات الذات فيون قديما من القدماء الثمانية، و

استشل عليهم المعتزلة بأن المراد من التلم ليس إلا إيجاد الأصوات و الحروف، فلا يتصور كونه من صفات الذات.

:قائلا النهایة یتحدّث السید البروجردي و ف

و بالجملة: نزاع الفريقين إنما هو ف ثبوت صفة نفسانية ف قبال العلم و الإرادة و الراهة، فالمعتزلة تنفيها و تقول: إن المنشأ
.و الأمر و النه لام اللفظراهة، و الأشاعرة تثبتها و تقول: إنها المنشأ للليس سوى العلم أو الإرادة أو ال لام اللفظلل

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


فاتضح بذلك أن النزاع بينهما لا يون لغويا: بأن ينازعوا ف أن لفظ الطلب و الإرادة هل يونان مترادفين، أو يون لل منهما
معن مغاير لمعن الآخر، و لا يون أيضا مقصودهما من النزاع هو التفحص و الدقة ف أن المفهوم الّذي تصورناه إجمالا و

علمنا بالإجمال أنه الموضوع له للفظ الإرادة هل هو عين ما تصورناه إجمالا و علمنا أنه الموضوع له للفظ الطلب أو مغاير له، بل
النزاع بينهما ف ثبوت صفة نفسانية، فالأشاعرة يثبتون صفة نفسانية ف قبال العلم و الإرادة و الراهة، تسم هذه الصفة ف باب

الأوامر طلبا، فتون حقيقة الطلب‐ الّذي هو صفة نفسانية‐ عندهم مغايرة لحقيقة الإرادة الت ه أيضا صفة نفسانية. و أما
العدلية و المعتزلة فينرون ثبوت تلك الصفة النفسانية، فيون الطلب عندهم متحدا مع الإرادة، لا بمعن أن لنا طلبا و إرادة

يونان من صفات النّفس و قد اتحدا، بل بمعن أنه‏ لا طلب لنا يون من صفات النّفس ف قبال الإرادة.[2]
 

دراسةُ تحقیقات المحقق الاصفهان
لقد صور المحقّق أساس هذا المبحث بتصویر لائق و بتَشقیق أنیق، فقال:

إذا عرفت ذلك فاعلم: أن الظاهر كما يستفاد من تتبع كلمات الباحثين عن المسألة ف بدو الأمر، أن‏ النزاع ف هذه المسألة نشأ
من النزاع ف اللام النفس، حيث استدل الأشاعرة بأنّ الأمر الامتحان و نظائره مدلولها الطلب دون الإرادة، فيعلم أن ما عدا

الارادة و الراهة (و هو الطلب) ف الأمر و النه معقول.

و السر ف دعواهم ذلك و الالتزام باللام النفس تصحيح متلّميته تعال (بأن اله متلم ذاتاً)‏[3]‐ ف قبال سائر الصفات مع
الوجود (فه ِمة فرية متصمع كونه مؤلَفاً من أجزاء متدرجة متقض ‐لام اللفظدَم‏ اللام؛ إذ الالتزام بققدم ال التحفظ عل

حادثة)‐ غير معقول (ف ذات اله، و لهذا تعدّ ألفاظُ القرآن الحادثةُ حاکیةً عن اللام النفس الإله القدیم) و من هنا تعرف أن
الالتزام بمغايرة الطلب (المنشأ و الحادث) و الإرادة (المنونة و القدیمة) أو الالتزام بأنّ مدلول الصيغة (الطلبیة) غير الإرادة‐ إذا

لم يلزم منه ثبوت صفة اخرى ف النفس‐ غير ضائر، و إن التفرد ف أحد الأمرين لا يوجب الاستيحاش و لا موافقة الأشاعرة فيما
دعاهم إل دعوى المغايرة.

أقول: إن الأشاعرة قد صرحت بأن ما وراء الطلب و العلم توجد صفةٌ أخری مغایرة فتسم باللام النفس، و الذي قد دل علیه
خارجاً اللام اللفظ، إذن فیعقل التغایر ما بین الإرادة الباطنیة و بین الطلب الدال، إلا أنه لیس من الضروري أن نلتزم بالصفة

النفسانیة المستقلة و بالتغایر بینهما لنستنتج حتماً اللام النفس ف حق الباري تعال کما زعمته الأشاعرة، و هذا مما نص علیه
.ذل ف و لا ضیر ،لام النفسبال قرحیث یعتقد بتغایرهما إلا أنه لا ی المحقق النائین

ف (تعال هنفس الإنسان أو ال ف) مرتبة النفس ان صفة اخرى أو فعل آخر (کالطلب) فإم فنقول: إن كان النزاع (کلامیاً) ف
قبال الإرادة فالحق إمانه (فتغایرهما الذات متعقّل) لنه لا يون (الفعل و الطلب الخارج) كلاماً نفسياً مدلو عليه باللام

اللفظ (الطلب کما ادعته الأشاعرة) فالدعوى مركبةٌ من أمرين:

1. أحدِهما‐ مجردِ إمان أمر آخر غيرِ الإرادة و سائر الصفات المشهورة (کالتمن و الترج، و هذا الأمر الآخر إما صفةُ الماهیة
و ه إما جوهرة مستقلة أو عرضیة مفتَقرة، و إما صفةُ الوجود: و الوجود إما عین أو غیري، و سیتّضح المرام لاحقاً)

2. ثانيهما‐ امتناع مدلوليته (اللام النفس) لللام اللفظ. (لو کان سنخ اللام النفس من سنخ الوجود لا الماهیة)

رهن عليه فانية ‐كما بات الإمالاجمال و هو أن الأجناس العالية للماهي بيان وجه الامتناع، عل أما الأول‐ فتحقيقه يتوقف عل
محله‐ منحصرة ف المقولات العشر ‐أعن مقولة الجوهر و المقولات العرضية التسع ‐و الوجود الحقيق‐ الذي حيثية ذاته

حيثية طرد العدم‐ منحصر ف العين و الذهن، غاية الأمر أن طرد العدم ف كل منهما بحسب حظه و نصيبه قوة و ضعفا، و من



الواضح أن ما يقبل كلا الوجودين ه الماهيات حيث إنها ف حدود ذواتها لا تأب عن الوجود و العدم (فالماهیة متساویة الوجود
و العدم و لهذا یقال: الماهیة من حیث ه لیست إلا ه، لا موجودةٌ و لا معدومة حیث إن الماهیة متساویة ف الوجود و العدم) و

أما الوجود الحقيق فحيثية ذاته حيثية الإباء عن العدم (بحیث یخرج الموجود عن العدم و لهذا لو وجد زید فلا عدم له إذن، فإن
الوجود طارد للعدم و لهذا لا یقبل وجوداً آخر من أية سنخیة کان) فلا يقبل وجوداً آخر‐ لا من سنخه و لا من غير سنخه‐ و هو

:إن كان يدع لام النفسبال (الأشعري) ان من الوضوح، فالقائلبم

1. أن سنخَه (اللام النفس)‐إجمالا‐ سنخُ‏ الماهيات (متساوي الوجود و العدم) فالبرهان قائم‏[4] عل انحصارها ف المقولات
العشر، فحاله (اللام) حالُها من حيث قبول الوجودين (فإما أن یون جوهراً أو عرضاً، فلو کان جوهراً لأصبح من الیفیات
النفسانیة، لإنها قد انحصرت ف عدد محدّد، إذن فالنفس ظرف لللام الذي هو عنوان جوهري و کیفیة باطنیة) فحينئذ يقال:

ألف) إن قيامه (اللام) بالنفس إن كان بنفسه ‐كالصفات النفسانية من العلم و الارادة و غيرهما‐ فهو من اليفيات النفسانية، و
البرهان قائم‐ ف محلّه‐ عل ضبطها (الیفیات) و حصرها، و مدلولية أحدها لللام اللفظ‐ كقولك: أعلم و اُريد، عل ثبوت
العلم و الإرادة (ف باطن النفس، فإن اللفظ الخارج یح عن تل الإرادة و الطلب الباطن)‐ لا تجعلها (الصفات النفسانیة)

كلاما نفسيا.

ب) و إن كان قيامه بالنفس قيامه بصورته قياما علمياً (أي لو کان عرضیاً و قائماً بالنفس بالقیام العلم أي تصویر اللام
اللفظ) فهو أمر مسلم بين الطرفين، فهو من هذه الجهة داخل ف مقولة العلم، و المفروض غيره.

و منه يظهر: أن قيام اللام اللفظ بالنفس‐ قياما علميا‐ لا دخل له باللام النفس (إذ اللفظ کاشف عن ذاک العلم فالمشوف
هو العلم و نعدّه هو اللام النفس) لأن ماهية اليف المسموع كماهية اليف المبصر‐ ف أن لها نحوين من الوجود (ذهنیاً و

خارجیاً بینما نحن نتناقش حول اللام النفس الذي لا وجود له إلا عالم النفس لا الخارج، و لهذا فحایة اللفظ الخارج عن العلم
القائم بالنفس الباطن مما اتفقوا علیه، بینما النفاش حول اللام النفس و هو یتمتّع بوجودین: ذهنیاً و خارجاً)‐ هذا إذا كان

القائل باللام النفس يدّع أن سنخه سنخ الماهيات.

2 . و إن كان يدع أن سنخه (اللام النفس) سنخُ الوجود، فهو‐ عل التحقيق المحقق عند أهله ف محله‐ معقول (لأن اللام
النفس یعدّ فعلا من أفعال النفس لا من وجود الیفیات النفسانیة العرضیة) ‐و إن لم يتفطّن له الأشعري‐ إلا أن مدلوليته (اللام

النفس) لللام اللفظ غير معقولة:

أما أصل معقوليته (وجود اللام النفس) فالوجدان الصحيح شاهد عل ذلك، كما ف إيقاع‏ النسبة الملازم للتصديق المقابل
للتصور (زید قائم) فإن صورة أن:

خبرهذا التطابق أن ی العلوم الانفعالية لانفعال النفس (فلا یود الخارج و ناظرا إليه‐ تصديق داخل ف هذا ذاك‐ مطابقا لما ف ‐
عن الخارج الحقیق) و تيفها بالصورة المنتزعة من الخارج.

‐ و نفس هذا ذاك‐ من دون نظر إل صورة مطابقة له ف الخارج (بل قد أحدثه النفس لنفسه فحسب) من موجودات عالم
النفس، و نسبة النفس إليه بالتأثير و الإيجاد، لا بالتيف و الانفعال، و حقيقته (العلم) وجود نوري (مخلوق من النفس) قائم بالنفس
قياما صدوريا، و هو المراد بالعلم الفعل ف قبال الانفعال، و منه الأحاديث النفسانية (تلم المرء مع نفسه) فإن الوجدان أصدق
شاهد عل أن نسبة النفس إليها بالايجاد و التأثير، و نفس وجودها الحقيق عين حضورها للنفس، بل هذا حال كل معلول بالنسبة

إل علته؛ حيث إن وجوده عين ارتباطه به، و هو أفضل ضروب العلم؛ إذ ليس العلم إلا حضور الش‏ء، و أي حضور أقوى من



هذا الحضور؟ فتوهم انحصار موجودات عالم النفس ف اليفيات النفسانية بلا وجه.

بل التحقيق: أن نسبة النفس إل علومها مطلقا نسبة الخلق و الإيجاد. قال أمير المؤمنين عليه السلام: «كل ما ميزتموه (و
م مردودفهو مخلوق ل (ًةَ له أساساالخارج کواجب الوجود أم لا خارجی سواء تحقق ف) معانيه أدق م فرتموه) بأوهامتصو

إليم».[5] (فهو موجود و مخلوق ف النفس حت لو لم یتحقق ف الخارج)

و إل ما ذكرنا ف تحقيق هذا الوجود النوري‐ الخارج من اليفيات النفسانية؛ حيث إنها ماهيات موجودة، و هذا حقيقة الوجود‐
أشار بعض أكابر فن المعقول ف غالب كتبه (ملا صدرا) و صرح به ف رسالته المعمولة ف التصور و التصديق‏[6].

و نختم الحوار بأنه لو أصبح العلم من نمط الیف فیعدّ من العلم الانفعال و لن لو کان من نمط المخلوقات النفسانیة لأصبح من
.لام اللفظلل مقولة الفعل و الأفعال. و هذا الصواب، فالوجود النوري لا یعدّ مدلولا

و أما استحالة مدلوليته لللام اللفظ، فلأن المدلولية لللام ليس إلا كون اللفظ واسطة للانتقال من سماعه إليه، و هذا شأن
الماهية، و الوجود الحقيق‐ عينيا كان أو نوريا إدراكيا‐ غير قابل للحصول ف المدارك الإدراكية؛ لما عرفت سابقا، فلا يعقل

الوضع له، و لا الانتقال باللفظ إليه، إلا بالوجه و العنوان، و مفروض الأشعري مدلوليته بنفسه لللام اللفظ، لا بوجهه و عنوانه.
هذا كله إذا كان اللام عل وجه يناسب علم اللام.

و إن كان النزاع ف مدلول الصيغة‐ كما هو المناسب لعلم الاصول‐ فالتحقيق: أن مدلول صيغة (افعل) و أشباهها ليس الطلب
الانشائ، و لا الإرادة الانشائية، بل البعث المأخوذ عل نحو المعن الحرف، و المفهوم الأدوي، كما أشرنا إليه ف أوائل التعليقة، و
سيج‏ء‐ ان شاء اله تعال‐ عما قريب، و البعث الموجود بوجوده الإنشائ ليس من الطلب و الإرادة ف ش‏ء، و لا يوجب القول
به إثبات صفة نفسانية أو فعل نفسان يون مدلولا لللام اللفظ، إلا بتوهم: أن الانشاء إيجاد أمر ف النفس، و سيج‏ء تحقيق نحو

وجود الأمر الإنشائ إن شاء اله تعال‏[7].

و أما أنّ مدلول الصيغة هو البعث تقريبا، دون الإرادة الانشائية، فيشهد له الوجدان‏[8]، فإنّ المريد لفعل الغير، كما أنه قد يحركه و
يحمله عليه تحريا حقيقيا و حملا واقعيا، فيون المراد ملحوظا بالاستقلال، و التحريك‐ الذي هو آلة إيجاده خارجا‐ ملحوظا
بالتبع. كذلك قد ينزل هيئة (اضرب) منزلة التحريك‏ الملحوظ بالتبع، فيون تحريا تنزيليا يقصد باللفظ ثبوته، و لذا لو لم ين

هناك لفظ لحركه خارجا بيده نحو مراده، لا أنه يظهر إرادته القلبية، مع أن تحقيق هذا الأمر ليس فيه فائدة اصولية.

--------------------------
[1] نهاية الأصول، ص: 89
[2] نهاية الأصول، ص: 91

[3] قولنا:( تصحيح متلّميته تعال ... الخ) قد مر منا أن اللام الذي هو من صفات الأفعال‐ كما ورد ف روايتها‐ هو عين
الإحداث و الإيجاد، و أما جعله من صفات الذات، كما ف كلمات اهل المعرفة، فهو باعتبار أن وجوده تعال معرب عن مقام ذاته
المقدسة، و أن صفاته و أسماءه معربة عن كمالاته المندمجة ف مقام ذاته، كما أن للموجودات الت ه مظاهر اسمائه و صفاته

كلمات وجودية معربة عن حقائق أسمائه و صفاته تعال.[ منه عف عنه‏].
[4] قولنا:( فالبرهان قائم ... الخ). مع أن المقسم للنفس و اللفظ حيث إنه طبيعة اللام‐ و هو من اليف المسموع‐ فلا قيام له

بالنفس بنفسه، بل قيامه علم، و إذا اريد من المقسم مدلول اللام حيث إنه: تارة يوجد ف النفس، و اخرى بوجود اللفظ، فمن
الواضح أن المداليل مختلفة: فتارة تون من الامور الت توجد ف افق النفس، كاليفيات النفسانية، و اخرى ف خارج النفس

منه عف ).لا قيام له بالنفس إلا بقيام علم ‐الثان لا كلام فيها، و عل يفيات النفسانية التل‐ هو إحدى الالأو كغيرها، و عل
عنه).



[5] الروايات الواردة بهذا المضمون كثيرة، فراجع بحار الأنوار 3: 287/ باب: 13.
[6] صدر المحققين( رحمه اله) ف رسالته الموم إليها ف المتن‐ المطبوعة ف ذيل الجوهر النضيد للعّمة( رحمه اله)‐ ص:

312 فما بعدها.
[7] ف التعليقة: 150 من هذا الجزء.

[8] قولنا:( فيشهد له الوجدان ... الخ). فإن الانسان بعد اشتياقه لفعل الغير الذي هو تحت اختياره يقوم بصدد تحصيله منه: إما
ون الهيئة بعثا تنزيليا أو جعلا للداعت له، و نحوهما، فيناسبه وضع الهيئة لمثل هذه الامور حت بالبعث إليه، أو بايجاد الداع
تنزيلا، و أما إنشاء الإرادة مع تحقّق نفس الارادة، فهو أجنب عن ذلك؛ لأنّ وجودها الواقع حاصل، و مع ذلك يحتاج إل توسط

أمر آخر، فيف يتوسط بينها و بين المراد إنشاء مفهوم الارادة؟ فتدبر، فإنه حقيق به( منه عف عنه).


