
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 20 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 33 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

سلالةُ المسائل السالفة
لقد استعرضنا مسبقاً مقالةَ الشیخ الآخوند حیث قد اختار اندماج الطلب مع الإرادة و رافقَه المحقق العراق ف ذاک المسار أیضاً
طوا إلتورتغایرهما من دون أن ی قد مالوا نحو و الخوئ و السیديِ البروجردي بیاناتُه لاحقاً‐ بینما المحقق النائین و ستُوافی‐

:قائلا حیث أعلن ،راهینعتقده بثلاثة بلم النائین المحقق و قد استدل ،لام النفسالإقرار بال

1. و بالجملة: الّذي نجده من أنفسنا (خلافاً لوجدان الآخوند) انّ هناك وراء الإرادة شيئا آخر يوجب وقوع الفعل الخارج و
صدوره عن فاعله. و من قال (و هو الشیخ الآخوند) باتّحاد الطّلب و الإرادة لم يزد عل استدلاله سوى دعوى الوجدان، و انّه لم

خلاف ذلك، بل البرهان يساعد عل بالطّلب. و قد عرفت: انّ الوجدان عل نجد من أنفسنا صفة قائمة بالنّفس وراء الإرادة تسم
خلاف ذلك (و أیضاً قد صرح المحقق قائلا: لا ينبغ الإشال ف أنّ هناك وراء الإرادة أمراً آخر (و هو الطلب خلافاً للشیخ

الآخوند) يون هو المستتبع لحركة العضلات و يون ذلك من أفعال النّفس، و إن شئت سمه بحملة النّفس، أو حركة النّفس، أو
تصدّى النّفس، و غير ذلك من التّعبيرات)

2. لوضوح أنّ الانبعاث لا يون إ بالبعث (و الطلب، زائداً عل مرحلة الإرادة) و البعث انّما هو من مقولة الفعل (و هو الطلب
البارز بتحری اللسان) و قد عرفت انّ الإرادة ليست من الأفعال النّفسانية، بل ه من اليفيات (و الحالات) النّفسانية (بینما
الطلب یعدّ من الأفعال النفسانیة الصادرة من فم الآمر إضافةً عل حالة الإرادة) فلو لم ين هناك فعل نفسان (و طلب بارز)

يقتض الانبعاث يلزم ان يون انبعاث بلا بعث.

3. و قد أفاض المحقّق أیضاً برهناً ثالثاً ضمن الأجود، فقال:

الطلب و هو نفس الاختيار و تأثير النّفس ف حركة العضلات وفاقا لجماعة من محقق المتأخرين و منهم المحقق صاحب
الحاشية (قده) و البرهان عليه: أن الصفات القائمة بالنفس من الإرادة والتصور و التصديق كلَّها غير اختيارية فان كانت حركة

العضلات مترتبة عليها (الصفات النفسانیة) من غير تأثير النّفس فيها و بلا اختيارها:

1. فيلزم أن لا تون العضلات منقادة للنفس ف حركاتها و هو باطل وجداناً فان النّفس تامة التأثير ف العضلات من دون ان
يون لها مزاحم ف سلطانها و ملها. (و هو الطلب الخارج الذي یتجلّ بحملة النفس و تحرکها)

2. ولَلزم أن تصدق شبهةُ إمام المشين ف عدم جواز العقاب بأن الفعل معلول للإرادة، و الإرادةُ غير اختيارية و ان لا يمن
الجواب عنها و لو تظاهر الثقلان كما ادعاه ....... و الحاصل: أن علية الإرادة للفعل هادم لأساس الاختيار و مؤسس لمذهب الجبر

بخلاف ما إذا أنرنا علية الصفات النفسانية من الإرادة و غيرها للفعل و قلنا بأن النّفس مؤثرة بنفسها ف حركات العضلات من
غير محرك خارج و تأثيرها المسم بالطلب انما هو من قبل ذاتها فلا يلزم محذور أصلا و يثبت الأمر بين الأمرين كما هو

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


المذهب الوسط و بهذه النظرية الدقيقة المثبتة للأمر بين الأمرين كما صرحت به روايات أهل البيت عليهم السلام يستدل عل
الحق فيهم و معهم فانه مما أعيا إدراكه عقول الفلاسفة و ذوي الأفار.‏[1]

و نُعلّق عل دلیله الأول الوجدان بأن الوجدان یعدّ عنصراً شخصياً جزئياً بحیث یتفاوت وجدانُ الأفراد عن بعضهم، إلا أنا لو
أضفنا و قوینا هذا الوجدانَ بشواهدَ أخری لتاملت برهنةُ المحقق عندئذ، و الشاهد یقول: لو أن شخصاً أحب العلم و لنه قد تَثبطَ

نحو صدُق علیه أنه طالبی اً لخارجي صدِر فعلاالعلم، إذ لم ی علیه بأنه: طالب لنا أن نُطلق ه، لما صحک تجاهتحرو لم ی
المطلوب فإن طالب الضالة هو الذي ینبعث نحو المتطلَّب، فهذا شاهد حق عل تنافر الطلب مع الإرادة البحتة.

فَانیةُ الانبعاث تفیه إذ إم صدُر الأمر و لا انبعاثإذ ربما ی لففاش الانبعاث ستدعأمر و بعثٍ ی بأن کل و أما الدلیل الثان
للانبعاث لتلازم البعث و الانبعاث معاً دوماً، إلا أن الرأي الصائب لإصدار الأمر فلا نحتاج فعلیةَ الانبعاث دوماً، أجل لو ۇضع الأمر
یری أن فعلیةَ الانبعاث و التحرک لم تُلحظ ف موضوع الأمر بل إمانیة الانبعاث ه الملحوظةُ ف موضوع الأمر، و هذه الإمانیة

تُصحح إصدار الأمر بلا انبعاث فعل، فإن فعلیةَ الانبعاث متوقّفةٌ عل نفس إصدارِ البعث خارجاً، بینما إمانیةُ الانبعاث تُصحح
.‐لإصدار الأمر بلا انبعاث فعل فَانیةُ الانبعاث تفیه ‐إذ إم بعثٍ لا انبعاث بر :فقط، فبالتال الأمر من المول إصدار

دوماً بل إنها تنشَق ةاختیاری النفسانیة کالإرادة والتصور لیست غیر ال إذ الأوصافمن الإش عانالثالث فإنه أیضاً ی و کذا الدلیل
.الإرادة و التصدیق ذلبلا اختیار ف عتري الذهنتصویر ی الذهن بالاختیار و رب م فرستصویرٍ ی شقّین فرب إل

حصاد اللام ضمن المقام
حت الآن کنّا مشتغلین بمبحث الاتحاد و التغایر فسجلنا النتیجةَ بأن النقاش لیس من نمط النقاش اللفظ البحتِ حسبما زعمه

الشیخ الآخوند إذ إن انفاکهما اللفظ قد أصبح مسلّماً لدی الأعراف و اللغویین، و إنما الصراع یحول حول تواجدِ صفة أخری
ف أفق النفس غیرِ الإرادة ضمن عالم الخارج و هو الطلب الذي یحمل النفس و یبعثُها نحو المتطَلَّب فالطلب یتعقّب الإرادة و

جان مصداقاً خارجیاً و ذلندمالصائب، أم لا تَتواجد حقیقةٌ أخری بل إن الطلب والإرادة م ران مصداقاً و هو المسارإنهما متناف
وفقاً للمعتَقَد الأشعري الشائبِ و المشین.

و بقیة نظیر المحقق النائین لام النفسبال ه الإقراربتغایر الطلب و الإرادة فلا یلزم هذین الاتّجاهین من اعترف و امتداداً ف
الأجلاء، بینما من أقر باللام النفس للزمه حتماً أن یقر بالتغایر أیضاً نظیر الأشاعرة.

 
هویةُ اللام النفس جذریاً

لمفهل هو ت ه تعاللّم الت نوع ف م هذا الشجارها، فقد نَجو شاکلت لام النفسال ةالشجار القائم حول نوعی غ إلو حالیاً سنَتفر
.معنائ نفس أم هو عنصر من النمط اللفظ

و قبل الخوض ف الإجابة، یجدُر بنا بدایةً أن نُنقّح أوصاف اله تعال، حیث قد تجلّت ثلاثةُ آراء فيها، و قد تطرق إلیها السید
[2]:قائلا الخمین

اعلم: أنّ مبن الاختلاف ف الطلب و الإرادة هو الاختلاف ف اللام النفس، و مبن ذلك هو اختلاف أصحاب اللام ف أوصاف
الواجب تعال شأنه:

1. فذهبت الأشاعرة[3] إل جانب الإفراط بإثبات صفات قديمة زائدة عل ذاته تعال، قائمة بها؛ قياماً حلولياً ثابتة لها ف الأزل.



2. و المعتزلة[4] إل جانب التفريط من نف الصفات عنه تعال؛ قائلين: إنّ ذاته نائبةٌ مناب‏ الصفات‏، من قبيل «خذ الغايات، و
اترك المبادي».

3. و القول‏[5] الفحل الوسط هو إثبات الصفات المتّحدة مع الذات؛ لأنّ صرف الوجود صرف كل كمال و جمال، لا تشُذّ عنه
حيثيةٌ كمالية، بل يرجع كل كمال و جمال إل حقيقة الوجود بحسب الخارج، و إ يلزم الأصلان أو الاصول، و التركيب ف ذاته،

و الخلف ف صرافة الوجود، و الإمان ف الوجود الواجب، إل غير ذلك مما يطول ذكرها و ذكر البراهين عليها.
 

کلمات الأسفار حول صفاتِ المل الجبار
و ف کتاب الأسفار قد شعب الصفاتِ الإلهیةَ إل شقّین، فقال:

الموقف الثان ف البحث عن صفاته تعال عل وجه العموم و الإطلاق و فيه فصول:

الفصل الأول ف الإشارة إل أقسام الصفات: الصفة إما إيجابية ثبوتية (کالإکرام) و إما سلبية تقدِيسية (کالجلالیة) و قد عبر
التاب (القرآن) عن هاتين بقوله تَباركَ اسم ربِكَ ذِي اَلْجلالِ و اَكرام فصفةُ الجلال ما جلّت ذاته عن مشابهة الغير و صفة الإكرام

ما ترمت ذاتُه بها و تجملت.

.ان عنه تعالسلب واحد هو سلب الإم لوب عن النقائص و الأعدام و جميعها يرجع إل(الجلالیة) س 1. و الأول

2. و الثانية (الإکرامیة) تنقسم إل حقيقية كالعلم و الحياة و إضافية كالخالقية و الرازقية و التقدم و العلية و جميع الحقيقيات
ترجع إل وجوب الوجود ‐ أعن الوجود المتأكد و جميع الإضافيات ترجع إل إضافة واحدة ه إضافة القيومية هذا حقق

المقام و إلا فيؤدي إل انثلام الوحدة و تطرق الثرة إل ذاته الأحدية، تعال اله عن ذلك علوا كبيرا.

بيان تفصيل واجب الوجود و إن وصف بالعلم و القدرة و الإرادة و غيرها كما سنبين لن ليس وجود هذه الصفات فيه إلا وجود
ذاته بذاته فه و إن تغايرت مفهوماتها ‐ لنها ف حقه تعال موجودة بوجود واحد كما قال الشيخ ف التعليقات من أن الأول

تعال لا يتثر لأجل تثر صفاته لأن كل واحدة من صفاته إذا حققت ‐ تون الصفة الأخرى بالقياس إليه فيون قدرته حياته و
حياته قدرته و تونان واحدة فهو ح من حيث هو قادر و قادر من حيث هو ح و كذا ف سائر صفاته.

و قال أبو طالب الم مشيته تعال قدرته و ما يدركه بصفة يدركه بجميع الصفات إذ لا اختلاف هناك و سيأت زيادة توضيح لهذا
المقام بوجه يظهر لك مزلة بعض الأقدام و كما أن صفاته الحقيقية كلها حقيقة واحدة لا تزيد عل ذاته تعال و إن تغايرت

مفهوماتها و إلا لانت ألفاظها مترادفة فذا صفاته الإضافية و إن كانت زائدة عل ذاته متغايرة بحسب المفهوم لن كلها إضافة
واحدة متأخرة عن الذات ‐ و لا يخل بوحدانيته كونها زائدة عليه فإن الواجب تعال ليس علوه و مجده بنفس هذه الصفات

الإضافية المتأخرة عنه و عما أضيف بها إليه و إنما علوه و مجده و تجمله ‐ و بهاءه بمبادئ هذه الصفات الت ه عين ذاته
الأحدية أي يون ذاته تعال ف ذاته بحيث ينشأ منه هذه الصفات و ينبعث عنه هذه الإضافات و كما أن ذاته بذاته مع كمال

فردانيته و أحديته يستحق هذه الأسماء من العلم و القدرة و الحياة من غير أن يتثر و يتعدد حقيقة أو اعتبارا و حيثية لأن حيثية
الذات بعينها حيثية هذه الصفات ‐ كما قال أبو نصر الفاراب وجود كله وجوب كله علم كله قدرة كله حياة كله لا أن شيئا منه

علم و شيئا آخر منه قدرة ليلزم التركيب ف ذاته و لا أن شيئا فيه علم و شيئا آخر فيه قدرة ليلزم التثر ف صفاته الحقيقية فذا
صفاته الإضافية لا يتثر معناها و لا يختلف مقتضاها و إن كانت زائدة عل ذاته فمبدئيته بعينها رازقيته و بالعس و هما بعينهما

جوده و كرمه و بالعس و هذا ف العفو و المغفرة و الرضا و غيرها إذ لو اختلف جهاتها و تثرت حيثياتها لأدى تثرها إل تثر
[6].مباديها ‐ و قد علمت أنها عين ذاته تعال



--------------------
[1] أجود التقريرات، ج‏1، ص: 91

[2] الطلب و الإرادة، ص: 12
[3] شرح المقاصد 4: 69- 77، انظر شرح المواقف 8: 44- 49.

[4] شرح الاصول الخمسة، القاض عبد لجبار: 182- 213، الأصل الأول، فصل 27، كشف المراد: 296.
[5] الشفاء، الإلهيات: 488- 496، الحمة المتعالية 6: 120- 149.

[6] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۲۱.


