
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 22 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 35 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

محادثةٌ حول اندماج الصفات الذاتیة مع الذات الإلهیة
لقد سجلنا ف ثنایا الأبحاث المسبقة أن الصفاتِ الإلهیةَ مندمجةٌ مع الذات الإله لأنه تعال بسیطُ الحقیقة فلأجل محضانیته یعدّ

تعال کل الأشیاء و الموجودات.

ثم إن هذه النقاط بأسرِها تُعدّ من الغوامض الإلهیة لا یستوعبه عقل کل فرد، إذ یشُق عل العقل أن یدرک بساطة الموجود الذي لا
شائبة فیه و لا ترکیب بحیث تستدع ه البساطةُ الإلهیة أن یحسب وجود اله تعال کل الوجودات و الموجودات لأنه تعال هو

عین الوجود الامل و إلیه یئول کل المال.

من جمال اسئل اللهم إن ،هیب بهائ و کل بأبهاه م من بهائاسئل ضوئه قد ورد ضمن دعاء السحر: اللهم إن و عل
غزی هذه المأثورات العالیةة لما أدرکنا مة الإلهیالبساطة و الصرفی معن جمیل.... ولولا الإمعانُ ف جمال بأجمله و کل

المضامین لأنها قد لاحظت عین وجودِه و کماله المستجمع لل الصفات الراقیة ثم عبرت بهذه التعابیر الرائعة.

عن شوائبِ العدم و النقصان لأنهم قد افترضوا أنه تعال تعال هئوا البری ماء لالوجود المطلق" فقد أطلقه الح" صطلَحأما م
یتَنف تمام الوجودات، و لهذا قد ورد ف حقّه تعال: هو اله الذي لا إله إلا هو، فهو تمام الوجود المتامل.

و کما تری، إن هذه التعابیر الطریفة ه قمةُ طاقة الألفاظ القاصرة عن تبیین کنه ذاته المتعال.

:تصریحاتِ الأسفار ضمن العنوان التال هذا المسار سنَستَعرِض و سیراً ف

مقالةُ ملاصدرا حول الصفات الإلهیة
إن العرفاء قد اصطلحوا ف إطلاق الوجود المطلق ‐و الوجود المقيد عل غير ما اشتهر بين أهل النظر فإن الوجود المطلق عند

العرفاء عبارةٌ عما لا يون محصورا ف أمر معين محدوداً بحدّ خاص، و الوجود المقيد بخلافه كالإنسان و الفلك و النفس و العقل
و ذلك الوجود المطلق هو كل الأشياء عل وجه أبسطَ، و ذلك لأنه فاعل كل وجودٍ مقيد و كمالُه و مبدا كل فضيلة أول بتلك

الفضيلة من ذي المبدإ فمبدأ كل الأشياء و فياضها يجب أن يون هو كل الأشياء عل وجه أرفع و أعل فما أن السواد الشديد
يوجد فيه جميع الحدود الضعيفة السوادية ‐الت مراتبها دون مرتبة ذلك الشديد عل وجه أبسط و كذا المقدار العظيم يوجد فيه

كل المقادير الت دونه من حيث حقيقة مقداريتها لا من حيث تعيناتها العدمية من النهايات و الأطراف فالخط الواحد الذي هو
عشرة أذرع مثلا يشمل الذراع من الخط و الذراعين منه و تسعة أذرع منه عل وجه الجمعية الاتصالية و إن لم يشتمل عل أطرافها

ه الحقيقة الخطية الت و تلك الأطراف العدمية ليست داخلة ف ون لها عند الانفصال عن ذلك الوجود الجمعي العدمية الت
طول مطلق حت لو فرض وجود خط غير متناه لان أول و أليق بأن يون خطا من هذه الخطوط المحدودة ‐ و إنما ه داخلة

ماهية هذه المحدودات الناقصة لا من جهة حقيقتها الخطية ‐ بل من جهة ما لحقها من النقائص و القصورات و كذا الحال ف ف
السواد الشديد ‐ و اشتماله عل السوادات الت ه دونه و ف الحرارة الشديدة و اشتمالها عل الحرارات الضعيفة فهذا حال

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


أصل الوجود و قياس إحاطة الوجود الجمع الواجب الذي لا أتم منه بالوجودات المقيدة المحدودة بحدود يدخل فيها أعدام و
نقائص خارجة عن حقيقة الوجود المطلق داخلة ف الوجود المقيد و إليه الإشارة ف التاب الإله – أولم یر الذین کفروا[1] انَّ

اَلسماۈاتِ و اَرض كانَتٰا رتْقاً فَفَتَقْنٰاهما وجعلنا من الماء کل شی ح، أفلا یؤمنون‐ و الرتق إشارة إل وحدة حقيقة الوجود
الواحد البسيط (حیث کانت السماوات مندمجةً و مسدودةً) و الفتق تفصيلُها (و فتحها) سماء و أرضاً و عقلا و نفساً و فلاً و

ملَاً (فإنّ کل هذه الأشیاء کانت راسخةً ف وجود اله ثم فها تعال عن بعضها البعض و منحها وجوداً ) و قوله تعال: و جعلْنٰا
من اَلْماء كل شَء ح. و هل الماء الحقيق إلا (معن) رحمتَه الت وسعت كل شء و فيض جوده المار عل كل موجود (أي قد

جميع الموجودات عل اض فحسب) و كما أن الوجود حقيقةٌ واحدة سارية فخلَقَنا من رحمته الواسعة و من وجوده الفی
التفاوت و التشيك بالمال و النقص (فل الموجودات المالیة نابعةٌ عن وجود اله تعال فلیست الموجودات الناقصة ه عین

جِد کقطرةالمتوا ه هو أن الشیسرایت الماهیة تماماً فلا حدّ له، و معن ه عدیممطلق و لهذا قد أثبتنا أن ال کمال ه لأنه تعالال
ضمن الوجود الحقیق البسیط الإله) فذا صفاته الحقيقية الت ه العلم و القدرة و الإرادة و الحياة سارية ف الل سريانَ
الوجود عل وجه يعلمه الراسخون فجميع الموجودات حت الجمادات حية عالمة ناطقة بالتسبيح شاهدة لوجود ربها عارفة
بخالقها و مبدعها كما مر تحقيقه ف أوائل السفر الأول و إليه الإشارة بقوله و انْ من شَء الا يسبِح بِحمدِه و لٰن لا تَفْقَهونَ

تَسبِيحهم لأن هذا الفقه و هو العلم بالعلم لا يمن حصوله إلا للمجردين عن غواش الجسمية و الوضع و المان.[2]

و تتمیماً لهذه المقالة نقول: بأن تعابیر الأسفار رغم أنها لم ترِد بعینها ضمن الروایات إلا أنها مصطادةٌ من بیانات العترة الطاهرة
.حقیقته تعال إن هذه العبارات تُعدّ إشاراتٍ إل فبالتال ،ألطاف حقیقته تعال حیث إنهم علیهم السلام قد أشاروا إل

و أما ظاهر الآیة: و جعلنا من الماء کل شی ح. فالقدر المتیقّن هو الماء الظاهري المحسوس و السماوات الت فوق رؤوسنا
حیث قد ورد أنها لم تمطُر ثم شاء اله أن تمطُر فمطرت، إلا أن الأسفار یود التوصل إل نتة خاصة، تفوق الظاهر المحسوس و

ه أن الآیةَ تستبطن أعمق البواطن نظیر الآیة: ن و القلم و ما یسطرون. حیث قد فسروها بقلم التشریع لا القلم الظاهري لأنه لا
یتلائم مع شأنیة الباري تعال و منزلة القرآن الریم، فذل آیةُ الرتق و الفتق حیث قد أشارت إل اتحاد وجود العالم مع وجود

.ذاته شی ن ففلم یقل: لم ی .ن معه شیه و لم یاکاً فتقاً، ولهذا قد ورد: کان الها انفوجود اتحاداً رتقاً ثم ف الباري تعال
فهذه المعیةُ تعن أنه لم یتواجد أي شی حت الزمن فانت رتقاً ثم فتقَها و أوجدها بشف الستار عنها، فبالتال قد تولدت عن

الوجود المطلق.

و أما السبب الذي استدعانا أن نفسر السماواتِ بالعالم مع ما احتَواه من المجردات و المادیات فلأجل أن تعبیر الآیة یعدّ کنائیاً
قاصداً المظاهر الأساسیةَ ف العالم من المادة و المجرد، فإنه تعال قد شاء إبداعَ کل شی و إیجاده و لن الوجود کان رتقاً

.منسدّاً ثم فتحه و فتقَه ثم تحققت سائر الموجودات من هذا الوجود المطلق الإله

-------------------
[1] فإن اله یلومهم بأنهم کیف لم یعلموا و لم یتدبروا

[2] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۱۷


