
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 27 جمادی الاول 1445

الاوامر
الجلسة 37 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

استعراض الأسفار لخطبة حیدرِ الرار(علیه السلام)
لقد استعانَ و استشهد مّصدرا الشیرازي عل مقولته ف الصفات الثبوتیة الإلهیة بنور کلام أمیر المؤمنین علیه السلام، فقال:

و قد وقع ف كلام مولانا و إمامنا مول العارفين و إمام الموحدين(ف أول خطبته علیه السلام) ما يدل عل نف زيادة الصفات له
تعال بأبلغ وجه و آكده حيث قال ف خطبة من خطبه المشهورة:

1. أول الدين معرفتُه.

2. و كمال معرفته التصديق به.

3. و كمال التصديق به توحيده.

4. و كمال توحيده الإخلاص له.

5. و كمال الإخلاص له نف الصفات عنه لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف و شهادة كل موصوف أنه غير الصفة ‐ فمن
وصف اله سبحانه فقد قرنه و من قرنه فقد ثناه و من ثناه فقد جزأه و من جزأه فقد جهله و من جهله فقد أشار إليه و من أشار

إليه فقد حده و من حده فقد عده و من قال فيم فقد ضمنه و من قال عل م فقد أخل منه انته كلامه المقدس عل نبينا و عليه و
آله السلام و الإكرام.

نموذجنبذٍ من بيان أسراره و ا ر إللأكثرِ المسائل الإلهية ببراهينها ‐ و لنُش نمتضم (هو خلاصت) لام الشريف مع وِجازتهو هذا ال
من كنوز أنواره.[1]

 
تشریح الأسفار لخُطبة حیدرِ الرار(علیه السلام)

قوله علیه السلام: أول الدين معرفته: إشارة إل أن معرفة اله تعال و لو بوجه ابتداء الإيمان و اليقين فإن ما لم يتصور شء لا
يمن التصديق بوجوده و لهذا قيل مطلب ما الشارحة مقدم عل مطلب هل كتقدم البسيط عل المركب.[2]

و تحریراً أوسع: إن معن الأولیة ف الدین:

.هذا المعن المعرفة، و قد اختار الأسفار ة أي إن شروع الدّین یتحقّق بواسطةة الابتدائیلیا الأو1. إم

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


2. و إما الأولیة بمعن الأساس و العمود، و هو الظاهر من الخطبة.

بینما بعض الشروح قد ألفَق کلا المعنیین معاً بحیث إن الدّین یبتدأ و یتأسس عل المعرفة الإلهیة.

و أما معن الدّین فهو:

1. إما معناه الشهیر و المألوف، فیصبح معن الألف و اللام ‐ف الدّین‐ بمعن العهد بحیث قد أرشدَنا علیه السلام إل العناصرِ
الت شلتِ الدِین بأسرِه و ه: الاعتقادات و الأحام و الأخلاق، فأساس هذا الدّین القیم ه المعرفة الإلهیة.

2. وإما بمعن الإطاعة، أي إنّ أول خطوة للإطاعة بل أساسها ه المعرفة الإلهیة.

عل المرء ثیبة، یم بواسطة المعرفة الإلهیتُدانُ، فالدّین القی زاء إذ قد ورد ضمن کتبِ اللغة و الروایة: کما تَدینالج ا بمعن3. وإم
اعتقاده و یجازیه أوفر الجزاء.

4. وإمآ بمعن الإیمان وفقاً لتفسیر الأسفار، أي إن أساس الإیمانِ ه المعرِفةُ الإلهیة ‐لا بمعن الابتداء و لا بمعن الدین المألوف‐
و هو الأدق معن إذ إن عمود الإیمان یتقوم بالمعرفة فحسب.

و أما معن المعرفة فهو:

.یلةقالتصور و التصدیق و العلم بواجب الوجود وفقاً ل ا بمعن1. إم

2. و إما بمعن إدارک البسائط فمن أدرک الحقائق البسیطة عدّ عارفاً، خلافاً للمة العلم لأنها تَخُص إدراک المرکبات، و لهذا لا
یقال: علمت اله ‐لأنه سبحانه عدیم المادة‐ بل یقال: عرفت اله إذ المعرِفةُ تعم الأمور البسیطةَ أیضاً ‐إضافةً إل المادیات

تالمعرفة و العلم هو نفس التّمایز ما بین ماد تهم‐ إذن، فالتمایز ما بین مادیعرِفونه کما یعرفون أبناى تابالذین آتیناهم ال :نظیر
الفهم و الفقه.

1. و قیل: تُستعمل المعرفةُ ف الإدراک التصوري و یستخدَم العلم ف الإدراک التصدیق رغم أن هذه الاستعمالات تُضاد صناعةَ
المنطق.

2. و قیل: العلم هو إدراک الشی أولا ثم لو نس و تعرف علیه ثانیةً لسم معرفةً لأنه قد عرفَه جیداً.

تنقیح السید الخوئ للفقرة المذکورة
إذا علمت ذلك فمعن الأول ف اللّغة ابتداء الشّ‏ء، ثم قد يون له ثانٍ، و قد لا يون، كما يقول: هذا أول ما اكتسبتُه، فقد يسب

بعده شيئا، و قد لا يسب، و استدل الزجاج عليه بقوله تعال حايةً عن الفار المنرين للبعث، انْ ه ا موتَتُنَا اول‏. فعبر
باول و ليس لهم غيرها.

جل‏. و تقول: دِنت دِيناً أى أسلمت و دان الرلامسا هنْدَ الع نَّ الدِّينو الدّين الطاعة و الانقياد و العبادة و الاسلام، قال سبحانه: ا
إذا أطاع، قال الطريح: الدّين وضع إله لاول الألباب يتناول الاصول و الفروع.



و المعرفة: العلم و قيل: ه إدراك البسائط و الجزئيات، و العلم إدراك المركبات و الليات، و من ثم يقال: عرفت اله، و لا يقال:
علمته، و قيل ه عبارة عن الادراك التصوري، و العلم عبارة عن الادراك التّصديق، و قيل: ه إدراك الشّ‏ء ثانيا بعد توسط

نسيانه فلذلك يسم الحق سبحانه بالعالم، دون العارف، قيل: و هذا أشهر الأقوال ف تعريف المعرفة.

أقول: و عل هذا فاستعمال‏ المعرفة ف‏ المقام‏ (ف الخطبة) نظرا ال سبق إدراك ذاته سبحانَه ف عالم الذَّر، أو عند أخذ الميثاق
من العقول المجردة، فافهم‏.

و التّوحيد: جعل الشّ‏ء واحدا أى الحم بوحدانيته، و قد يطلق عل التّفريق بين شيئين بعد الاتصال، و عل الاتيان بالفعل الواحد
أنّه لا كثرة فيه مطلقا لا ف الوجود، و بمعن له ف أنّه لا ثان ته بمعنته، و وحدانيه بوحدانيالاصطلاح إثبات ذات ال منفردا، و ف
عين الذّات، لانتفاء التركيب و الأجزاء، و لا ف مرتبة الذّات لانتفاء زيادة الوجود، و لا بعد مرتبة الذّات لانتفاء زيادة الصفات، و قد

يقصد بها معن أنّه لم يفته ش‏ء من كماله، بل كل ما ينبغ له فهو له بالذّات و الفعل.

 و الاخلاص: مصدر من أخلص الشّ‏ء إذا جعله خالصا مما يشوبه، يقال: خلُص الماء اذا صفا من الدر، و كل ش‏ء صفا عن
شوبه و خلص يسم خالصاً.[3]

و مرافقةً مع السید الخوئ ف تفسیر المعرفة، نقول بأن اله تعال يطلَق علیه العالم، دون العارف، ولهذا لم نجد ف الأدعیة کدعاء
الجوشن، إطلاق عبارة: یا عارف، إلا ف روایة: و لا یعرِفُ إلا اله و أنا.[4].

فبالتّال؛ إنّ العارف من یفهم الواقع بدِقّة ‐اللهم عرفن نفس، أي بالتدقیق ف مراتبِ وجودِک لا أصل الاعتقاد بوجود الرب فإنه
معتقدٌ باله تعال‐ بخلاف العلم، فذل نظیر الفارقِ ما بین الفقه و العلم؛ فإن اله عالم و لیس بفقیه و لا بعارفٍ.

السیر مع اتّجاه الأسفار ف شرح الخطبة
و قوله علیه السلام: و كمال معرفته التصديق به، و ذلك لأن من عرف معن واجبِ الوجود أنه الوجود المتأكد الذي لا أتم منه (أي

واجب ف وجوده و تام)، الذي يفتقر إليه الممنات و الوجودات ‐ الناقصة الذوات المصحوبة للنقائص و الأعدام و
القصورات، فقد عرف أن لابد أن يون ف الوجود موجود واجب الوجود و إلا لم يوجد موجود ف العالم أصلا ‐ و اللازم باطل

بالضرورة فذا الملزوم فحقيقة الوجود إذا عرفت عل وجه المال هو أن يون معلوما بالعلم الحضوري الشهودي إذ قد ثبت
فيما سبق أن الصورة العلمية ف الوجود لابدّ و أن يون نفس حقيقته المعلومة بخلاف سائر الماهيات (فبین الوجود و الماهیة

تمایز، إذ الماهیة لها وجودان ذهنیاً وخارجیاً کالإنسان، بینما حقیقةُ الوجود لیس له عنوان تصوري بل له عنوان تصدیق) فإنها قد
يون العلم ُبها غير وجودها العين فلا يمن أن يعرف حقيقةُ كل وجود إلا بعينه الخارج إذ ليس للوجود وجود ذهن كالماهيات

اللية (و هو فرق جوهري بین الوجود و الماهیة فإنّ حقیقةَ الوجود لیس تصوریاً بل هو متواجِد خارجاً و هو مما نُصدّق به، لا
محض التصور) فل من عرف حقيقة الوجود لأي موجود كان عل وجه المال فلابدّ أن يعرف كنه ذاته ‐ و كنه مقوماته إن كان

له مقومات كالوجودات المجعولة و عل أي تقدير لا بد أن يعرف ‐ أن حقيقة الوجود و مبدأه و كماله موجودة لأن ما هو و هل
هو ف نفس الوجود أمر واحد بلا تغاير بينهما فمن عرف الوجود أي وجود كان بحقيقته عرف أنه موجود لأن ماهية الوجود إنيته

عين التصديق به.[5] (إذن، فواجب الوجوب موجود كما أشرنا إليه فثبت أن كمال معرفته أي معرفة الوجود المتأكد الواجب
تصدیقاً فلولا واجب الوجود لما ۇجدت شتّ الموجودات، و لهذا یذعن المرء بوجود اله‐ لا محض التصور‐ إذ هو علم

حضوري و شهودي ف النفس لأنه معلوم بالذات و لهذا یقول الإمام ما رأیت شیئاً إلا و رأیت اله قبله و معه و بعده...)

مقولة السید الخوئ حول المعرفة
ربما صدرت زلّةٌ من السید الخوئ حیث یقول ف هذا الحقل: ثم إنّ معرفتَه سبحانه قد تون ناقصة، و قد تون تامة، أما النّاقصة



فهو إدراك أنّ للعالم صانعا مدبرا، و أما التّامة فقد أشار اليها بقوله: "و كمال معرفته التّصديق به" أى الاذعان بوجوده و وجوبه،
لأنّ التّصور للشّ‏ء إذا اشتدّ يصير إذعانا و حماً بوجوده، إذ من ضرورة كونه صانع العالم و إلهه أن يون موجودا ف نفسه فان

ما لم ين موجودا ف نفسه، استحال أن يصدر عنه أثر موجود، فهذا الحم الّحق هو كمال معرفته و تصوره.

بینما التصور لا یخضع للشدّة و الضعف فلا مراتب له، فبالتال إن تعابیر الأسفار تعدّ أدق تعبیراً.

 
إکمال تفسیرِ الأسفار للخطبة

قوله علیه السلام: و كمال التصديق به توحيده، إشارة إل البرهان عل نف تعدد الواجب من جهة النظر ف نفس حقيقة الواجب
الذي هو الوجود الصرف الذي لا يشوبه عموم و لا تشخص.....إذ لو فرض تعدد أفراد الواجب يلزم أن يون الحقيقة الواحدة

حقيقَتَين و هذا من المستحيلات الت لا يمن تصوره فضلا عن تجويز وقوعه كما مر تحقيقه فثبت أن معرفة ذاته الت ه عين
التصديق بوجوده شاهدة عل فردانيته ‐و وحدانيته كما قال تعال شَهِدَ اَله انَّه لا الٰه الا هو فذاته شاهدة عل وحدانيته (لا الشهادة
ذاته بذاته)‐و أما وجه عطف قوله و عل یا من دل :لدی البشر بل إنّ وجوب ذاته هو الشاهد وفقاً لتعبیر الدعاء التال صطلَحةالم
اَلْملائةُ و اولُوا اَلْعلْم عل كلمة اله الدال عل شهادتهم أيضا عل وحدانيته فبيانه كما مرت الإشارة إليه من أن وجود كل موجود

سواه متقوم بوجوده تعال بحيث لا يمن معرفة شء من هذه الوجودات بماله ‐ إلا بحضور هويته و شهوده و هو مستلزم
ن حضور المفيض للمفاض عليه و قد علمت أن حقيقة الحق شاهدة علالوجود الحق بقدر ما يم لحضور ما يتقوم به أعن

توحيده فذلك وجود غيره.

و قوله علیه السلام: و كمال توحيده الإخلاص له، يعن الزوائد و الثوان إذ لو كان ف الوجود غيره سواء كان صفة أو شيئا آخر
لم ين بسيطا حقيقيا لما مر سابقا أن بسيط الحقيقة لا يسلب عن ذاته ما هو كمال وجودي إلا النقائص و الأعدام إذ جهة سلب

الوجود غير جهة ثبوت الوجود فلو سلبت عن ذاته حقيقةٌ وجوديةٌ يلزم التركيب ف ذاته مع أنه بسيط الذات و هذا خلف.[6]

إذن فالمراد من الإخلاص لیس الخلوص ف مقام العمل فحسب کما قیل، بل إن أمثال هذه العبائر تسع لإخلاص معتقدِ الإنسان
:بأسلوب آخر، قائلا ره السید الخوئأیضاً، و لهذا قد فس

و كمال توحيده الاخلاص له، أى جعله خالصا عن النّقايص أى سلب النّقايص عنه كونه جسما أو عرضا أو نحوهما مما هو من
صفات النّقص، هذا، و قيل: إن المراد بالاخلاص إخلاص العمل له، و عل هذا فالّم للتّعليل قال سبحانه:و ما امروا ا ليعبدُوا

اله مخْلصين لَه الدِّين‏.[7]

----------------------------
[1] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۳۵
[2] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۳۶

[3] منهاج البراعة ف شرح نهج البلاغة (خوئ)، ج‏1، ص: 318
[4] و تشییداً لمقالة الأستاذ نُعلّل ذل بأن سبب هذا التعبیر ربما لأجل قرینة الضمیر المنفصل فلا یقال: علمتُ، بل لا من القبیح

فصلاحةً أن یقول: قد علم اله و أنا، و لهذا إن أمثال هذه العبائر تعدّ مجازیةً.
[5] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۳۸
[6] الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة، قم ‐ ایران، متبة المصطفوي، جلد: ۶، صفحه: ۱۴۰

[7] منهاج البراعة ف شرح نهج البلاغة (خوئ)، ج‏1، ص: 321


