
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 25 جمادی الثان

الاوامر
الجلسة 49 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

السید الخوئ عالجةُ مقالةم
لقد تبنّ السیدُ الخوئ ‐حول حقیقة الإنشاء‐ بأنَّه إبرازُ الاعتبار النفسان و نراه قد استَخدَم هذه المنهجیةَ ف الفقه کثیراً، فهذا

الإبرازُ ف إطارِ الإخبار هو نفس إظهارِ الحایة و ف نطاقِ الإنشائیاتِ إظهار الإرادة النفسانیة، و أمام نص عبارته:

إذا عرفت ذلك فنقول: قد ظهر مما قدّمناه أنّ الجملة الإنشائية‐ بناء عل ما بيناه من أنّ الوضع عبارة عن التعهد والالتزام
النفسان‐ موضوعة لابراز أمر نفسان خاص (کما اعتقده المحقق الهمدان) فل متلم متعهد بأ نّه مت ما قصد إبراز ذلك يتلم

بالجملة الإنشائية، مثً إذا قصد إبراز اعتبار الملية يتلم بصيغة بعت أو ملت، وإذا قصد إبراز اعتبار الزوجية يبرزه بقوله:
زوجت أو أنحت، وإذا قصد إبراز اعتبار كون المادة عل عهدة المخاطب يتلم بصيغة إفعل ونحوها، وهذا، ومن هنا قلنا إنّه لا
فرق بينها وبين الجملة الخبرية ف الدلالة الوضعية والابراز الخارج، فما أ نّها مبرزة لاعتبار من الاعتبارات كالملية والزوجية

ونحوهما، فذلك تلك مبرزة لقصد الحاية والاخبار عن الواقع ونفس الأمر.

ثم رفض معتقَدَ المحقّق الاصفهان حول "تنزیل اللفظ منزلةَ المعن ذاتاً" بأنّ حقیقةَ الإنشاء لا ینحصر ف مسل التنزیل، فإنّ
إل المعن عدّي خصالالتنزیل، إذ الذي ی وفقاً لغیر مسل اللفظ حت تَسري إل ،کالحسن و القبح المعنائ خصوصیاتِ المعن

اللفظ ه الدلالة بحیث إنّ علقةَ الدلالة ما بین اللفظ و المعن تُشل ترابطاً حیماً ما بینهما فتتعدّی مواصفات المعن إل اللفظ
أیضاً، فلا ینحصر تفسیر الإنشاء عل فرة التنزیل، نعم وفقاً لفرة التنزیل یعدُّ وجود اللفظ عین وجود المعن فتَتَسری

.نّا ذلأخری أیضاً کالدلالة کما بی بلن هناک سالخصوصیات أیضاً ول

:المحقق الآخوند قائلا عل د الخوئالسی لثم استَش

فتحصل‏ مما ذكرناه: أ نّه لا وجه لما ذكره المحقق صاحب الفاية (قدس سره) من أنّ طبيع المعن ف الإنشاء والاخبار واحد،
وإنّما الاختلاف بينهما من ناحية الداع إل الاستعمال، فانّك عرفت اختلاف المعن فيهما، فانّه ف الجملة الخبرية ش‏ء (مبرزٌ

لقصد الحاية والاخبار عن الواقع) وف الجملة الانشائية ش‏ء آخر (مبرِزٌ للإرادة ف الاعتبارات كالملية والزوجية فلیس الإنشاء و
.(المعن طبیع ف دَینتّحم الإخبار

ومما يؤكد ما ذكرناه: أ نّه لو كان معن الانشاء والاخبار واحداً بالذات والحقيقة، وكان الاختلاف بينهما من ناحية الداع، كان
اللازم أن يصح استعمال الجملة الاسمية ف مقام الطلب كما يصح استعمال الجملة الفعلية فيه، بأن يقال: المتلم ف الصلاة

معيد صلاته‏، كما يقال إنّه يعيد صلاته أو إنّه إذا تلم ف صلاته أعاد صلاته، مع أ نّه من أفحش الأغلاط، ضرورة وضوح غلطية
استعمال "زيد قائم" ف مقام طلب القيام منه، فانّه مما لم يعهد ف أي لغة من اللغات.نعم، يصح إنشاء المادة بالجملة الاسمية، كما

ف جملة أنت حر ف وجه اله أو هند طالق، ونحو ذلك.[1]

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


جنهلام لا وفقَاً لملهذا ال بأنّه لا واقع النفس لامحقیقةَ ال حیث قد هاجم المجلّد التال لام النفسال إل د الخوئالسی جثم عر
المشهور و لا وفقاً لمنهج إبرازِ الأمر النفسان، و إلی مقالتَه ف هذا المیدان:

بعد ذلك نقول: ان مدلول الجمل الإنشائية عل كلتا النظريتين ليس من سنخ اللام النفس عند القائلين به:

1. اما عل نظرية المشهور فواضح، لما عرفت من ان اللام النفس عندهم (الأشاعرة) عبارة عن 1.صفة قائمة بالنفس ف مقابل
سائر الصفات النفسانية، 2.و قديم كغيرها من الصفات الأزلية، و بطبيعة الحال إن إيجاد المعن باللفظ فاقد لهاتين الركيزتين معاً:

أما الركيزة الأول فلأنه (إیجاد المعن باللفظ) ليس من الأمور النفسانية، ليون قائماً بها. و اما الثانية فلفرض انه حادث بحدوث
اللفظ، و ليس بقديم.

2. و اما عل نظريتنا فأیضاً الأمر كذلك، فإن إبراز الأمر الاعتباري ليس من الأمور النفسانية أيضاً، فالنتيجة لحدّ الآن أنه لا يعقل
ف موارد الجمل الخبرية، و الإنشائية ما يصلح‏ ان‏ يون‏ من‏ سنخ‏ اللام‏ النفس‏، و من هنا قلنا أنه لا يخرج عن مجرد وهم و

خيال، فلا واقع موضوع له.[2]

:التّالیة الأرقام ستخَلَصةَ ضمنالم الآراء عإذن فنَجم

1. المشهور: إیجاد المعن باللفظ ف عالم الاعتبار.

2. المحقّق الآخوند: إیجاد المعن باللفظ ف نفس الأمر

.عنللم تنزیل اللفظُ وجود :3. المحقّق الاصفهان

4. السیدُ الخوئ: إظهار الاعتبار النفسان. وکذل الشیخُ الحائري، و قد استَحضرنا عبائرهم بأسرِها مسبقاً فلاحظها.
 

د الخوئاتّجاه السی دَّة علع اتالیإش
عن الوضع رالنّفس" حیث قد عب ف قصدِ الاعتبارِ الشخص" عل و الإنشاء الوضع باب تَه فنَظرِی قد بن دَ الخوئ1. إنّ السی

اً ثمنفسه اعتباراً شخصی الإنسانُ ف سبحانَه، إذن فلو خلَق هأو ال العرف ه المولدَه و اعتبرقد تَعاه بالتعهد ما بین الطرفین، سواء
أبرزَه عبر اللماتِ لأصبح هذا الإبرازُ هو نفس الإنشاء، بینَما نُلاحظُ علیه بأنّ توقُّف الإنشاء عل الاعتبار الشخص لا یصدُق

بالنسبة إل اله تعال فإنّه سبحانَه لا یضاهینا بأن یلاحظَ شیئاً ف نفسه ف البدایة ثم یبرزُه ف نفسِ النب أو الإمام، نعم ربما
یحدُث ذل الاعتبار الشخص ف نفوس العقلاء حیث یتصورونَ الشی ثم یشتاقونَه ثم یصدّقونه ثم یریدونَه ثم ینشأۇنَه بالألفاظ

ف تلتفعقداً من دونِ أن ی جوف النفس، بل ربما أنشا قصد الاعتبارِ ف دوماً عل توقّفلا ی الإنشائ هذا الأسلوب نخارجاً، ول
نَ البیعولت "بعت" ات و اعتبار الأشیاء فلو تلفّظَ بلفظةالإنشائی عدّ رکناً فو القصد لا ی ةالنی القصد، إذن فاستحضار ه إلباطن

.النفس الباطن اً بل قصد الإیجاد فتلقائی

2. إنّ نَهجه یصطدِم مع المرتَزاتِ العرفیة ف أفق الوضع و الإنشاء، إذ المحور ه الرؤیةُ المتعارفةُ بینما العرف لا ینشا بهذا
‐ الذهن بل وفقاً لمیرزا النّائین اً مقصوداً فبرزُ أمراً نفسانیولا ی فلا یتعاهدُ مع الطرفِ المقابل "ب"بعت هتفَوالأسلوب إذ حینما ی

حیث قد رفض السببیةَ و المسببیةَ للألفاظ‐ إنّ الألفاظَ تُعدُّ موضوعاً لتحقّق اعتبار الملیة بحیث تُوفّر ظرف المعن فحسب، لا
اً فأمراً شخصی عتبِری ل نشاالم جبرلا ی خارجاً، إذن فالعرف ه النفسانأبرزَ أمر دَ مع الناس حین الوضع ثمأنّ الواضع قد تعاه

نفسه مع مخاطبِه، نعم أحیاناً یعتبر المعتبر أمراً ف نفسه ثم یقصدُه ثم یبرِزُه.



3. إنَّ سنخیةَ الإنشاء و الخبرِ تُعدُّ من أوصاف اللفظ کلیت و لعل و صیغةُ افعل أو فَعل أو زیدٌ قائم، بینَما وفقاً لمعتقدِ السید
الخوئ ستُصبح هویةُ الإنشاء و الإخبارِ من أوصاف المعن لأن السیدَ قد أوحدَ ما بینهما ف نقطة "إبرازِ الأمر النفسان" فلا

المنشا و المخبر مبرزانِ لمعن محدّدٍ باطن إلا أنّ المنشا یبرزُ الإرادةَ و المخبر یبرزُ الحایةَ.

4. لو دقّقنا ف تفسیرِ المشهور بأنّ الإنشاء هو "إیجاد المعن باللفظ" للاحظنا موافقتَه للمعن اللغويِ فإنّهم قد فسروا الإنشاء و
الإخبار بهذه الصیاغة، بینَما منهجةُ السید الخوئ لا تُرافق المعن اللغوي ف الإنشاء و الإخبار، فبالتال، إنّا وفقاً للمشهور نجِدُ

إیجاداً للمعن بواسطة اللفظ بینما السیدُ قد استَنر الإیجاد من أساسه بحیث یری الإنشاء و الإخبار إبرازاً فحسب.

عتريی ثم للمعن وینالت منه الإیجاد زعمی ک ةبیالسب باء باللفظ" لیس المعن تعریف المشهور "إیجاد ةَ فالجار 5. إنّ الباء
الإشال عل المشهور کما زعمه السید الخوئ أیضاً، بل الباء للاستعانة ‐أو السببیة بمعن جزء العلّة‐ فإنّ المشهور یعتقدُ بأنّ

العقلاء بعونِ اللفظ یهیِأۇنَ ظرف المعن ف عالم الاعتبارِ لا الإیجاد بلون العلیة التامة ف الخارج کما زعمه المعترضون، إذن
فطاقةُ الموجِدِ اللفظ هو بحدِّ المقتض للموضوع ‐جزء العلّة‐ ف عالم الاعتبار وذل نظراً إل البرهانِ العقل الشهیرِ بأنَّ
اللفظَ لا یعدُّ ف سلسلة علل خلق المعن، فبالتال، ثمةَ تمایز ما بین الخبر و الإنشاء حیث إنّ المخبر لا یولّدُ شیئاً بل یقُص ما

حادث بینما المنشا یخلُق اعتباراً و ینشا موضوعَ الحم الشرع کالملیة و... .

--------------------
[1] محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 100

[2] محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏2، ص: 24


