
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

1445 بتاريخ 27 جمادی الثان

الاوامر
الجلسة 51 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

الأشاعرة تَفنیدُ دلائل
لقد برهن الأشعري تجاه اللام النفس بأنّ إصدار الأمرِ یتقوم بوجود أسبابِه کسببیة الطلب أو الإرادة ف النفس، بینما الأمر

الامتحان معری عن الطلب و الإرادة فیتعلَّقانِ بالأمر الامتحان أساساً، فبالتال نتخرج بأنَّ ف النفس عنصراً ثالثاً متوماً یونُ
.لام النفسیه بالفنُسم الامتحان الأمر

و قد تَصدّاهم السیدُ البروجردي بأنّ إرادةَ المصلحة قد تعلّقت بمقدماتِ الأمر الامتحان لا بنفس الفعل کما ف الأمر الحقیق، إذن
الأوامر لا تتعری عن المصالح، وأمام نص بیاناته:

ونجيب عن هذا الاستدلال بأن المنشأ للأوامر مطلقا هو الإرادة، غاية الأمر أن المنشأ للأوامر الجدية إرادة نفس المأمور به، و
المنشأ للأوامر الامتحانية إرادة إتيان مقدماته بقصد التوصل بها إل المأمور به.

تفصيل ذلك: أن المقاصد الت تدعو المول إل الأمر مختلفة: فبعضها مما يحصل بإيجاد العبد نفس المأمور به، مثاله جميع
لف مقدمات المأمور به، بقصد التوصل بها إلالمقاصد و الغايات المنظورة من الأوامر الجدية، و بعضها مما يحصل بإيجاد الم

المأمور به، بحيث لا دخالة لنفس المأمور به ف ترتّب الغاية المطلوبة أصلا. 
بل كل ما يحصل بفعل المأمور به مع مقدماته بقصد التوصل، يحصل بصرف فعل المقدمات بقصد التوصل أيضا، مثال ذلك

أمره تعال إبراهيم عليه السلام بذبح ولده، فإن المقصود من هذا الأمر لم ين إلا وصول إبراهيم عليه السلام إل المالات
النفسانية و مرتبة كمال التسليم و الانقياد لرب الأرباب بإيثاره رضاية ربه عل محبة الولد، و هذه المالات النفسانية كانت تحصل
نفس الذبح، بحيث كان وقوع نفس الذبح خارجا و عدم وقوعه متساويين ف له بصرف إتيانه مقدمات الذبح بقصد التوصل بها إل

(أم لا فقد تحقق الأمر الامتحان فسواء ذبح الصب) .ذلك
فف القسم الأول، يون منشأ الأمر إرادة نفس الفعل، و ف القسم الثان منشأه إرادة إتيان المقدمات بقصد التوصل، و الأمر

ه تعالحصول الغاية أصلا، فالذي أراد ال فالفعل لا دخالة له ف نفس العبد، و إلا حصول هذا القصد ف بالفعل إنما هو بداع
من إبراهيم عليه السلام هو نفس إتيان مقدمات الذبح بقصد التوصل بها إليه، فلما أوجدها نزل ف حقه (قَدْ صدَّقْت الرويا) فتأمل!

وإنّا نعتقدُ بأنّ إجابتَه مثالیةٌ تماماً إذ الأشعري قد استنر أساس الإرادة ف الأمر الامتحان بینما السید البروجردي قد سجل له
الإرادةَ ف مقدماتِ الأمر الامتحان ل یتوصل العبدُ إل مطلوب الآمر، و أما ف قصة إبراهیم علیه السلام فقد عبر القرآنُ الریم
شخصٍ عرف فإنّ کل الأمثلة ةَ فشاحولا م ،هذا الأمر الامتحان ف ةتوفّر الإرادة الإلهی عل ر. مما یدلل ما تُؤمیا أبتِ افع :قائلا

لو شاء أن یختَبر أحداً لحدَثَت له إرادةٌ ف نفس إصدارِ الأمر لا ف المأمور به.

د الخمینالإجابةُ الصارمةُ للسی
و الجواب عنه: أما ف الأوامر الامتحانية و الإعذارية فينا (البشر) فالمبدأ (لإصدارِ کل أمرٍ) هو الإرادة.

بيانه: أنّ كل فعل اختياريٍ صدر منّا مسبوق بالتصور و التصديق بالفائدة بنحوٍ 1. فإن كان (الفعل) موافقاً لتمايلات النفس و
مشتهياتها، تَشتاق إليه و بحسب اختلاف مراتب الملاءمة يشتدّ الاشتياق إليه، ثم بعد الاشتياق قد تختاره و تصطفيه فتعزِم عل‏
إتيانه و تهم إليه فتحرك الأعضاء الت تحت سلطانها نحوه فتأت به. 2. و إن لم ين ملائماً لمشتَهاها لن العقل يرى أصلحية

تحقّقه و إتيانه يحم ‐عل رغم مشتهيات النفس‐ بإتيانه، فتختار النفس وجوده و تعزم عليه و تهم و تحرك الأعضاء (فتوجدُ إرادةٌ

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


أیضاً) كشرب الدواء النافع (المر) و قطع اليد الفاسدة، فإنّ العقل يحمل النفس عل الشرب و القطع مع كمال كراهتها (بلا اشتیاق
إل العمل إلا أن العقل یجبر النفس عل امتثال ذاک المروه النافع) فما ف كلام القوم‏ ‐من أنّ الإرادة هو الاشتياق الأكيد أو أنّ
نجزی لّفن المول راهةبل ثمة إرادةٌ بلا اشتیاقٍ کشرب الدواء و قطع الید فرغم ال) نبغما ي ها‐ ليس علمن مقدّمات الاشتياق
العمل، إذن ف الامتحانیات تَتوفّر الإرادة بلا شوقٍ للفعل فلا یرد إشال الأشعري بأنه لا إرادةَ ف الامتحانیات) بل ليس التصديق

بالفائدة أيضاً من المقدّمات الحتمية (فربما عمل عملا بلا تصدیق بالفائدة أصلا فتَتحقَّق الفائدةُ عشوائیاً) و لا يسع المقام تفصيل
ذلك. (فالإرادةُ لیست بمعن الاشتیاق المؤکد)

ثم إنّ الأوامر الصادرة من الإنسان من جملة أفعاله الاختيارية الصادرة منه بمبادِيها، و الفرق بين الأوامر و النواه الامتحانية و
الإعذارية و بين غيرها (أي الأوامر الحقیقیة) ليس ف المبادي (المقدمات) و لا ف معان الأوامر و النواه (التحری و الزجر)

فإنّها (امتحانیة) بما ه أفعال اختيارية محتاجة إل المبادي من التصور إل تصميم العزم و تحريك عضلة اللسان، و الهيئة
مستعملة ف كليهما استعما إيجادياً؛ أي تون مستعملة ف البعث إل المتعلّق أو الزجر عنه، و إنّما الفارق بينهما (الامتحانیة و

الحقیقیة) بالدواع و الغايات:

1. فالداع للأوامر الغير الامتحانية (أي الحقیقیة) و ما يون باعثاً للآمر و غاية له ه الخاصية المدركة من المتعلّقات
(فالمصلحة ف المطلوب)

2. فالداع إل الأمر بإتيان الماء للشرب هو الوصول إل الخاصية المدركة، و أما الداع إل الأوامر الامتحانية و الإعذارية فهو
امتحان العبد و اختباره أو إعذار نفسه.

فما ذهب إليه الأشعري من أنّ المبدأ لها (الامتحانیة) ليست الإرادة 1. إن كان مراده إرادةَ الفعل الصادر من المأمور (الملف)
فهو صحيح لن ف الأوامر الغير الامتحانية أيضاً لا تتعلّق الإرادة بالفعل الصادر من المأمور، لأنّ فعل الغير ليس متعلّقاً لإرادته 2.

مختلفة فيها و ف أنّ الدواع الأوامر الامتحانية و الإعذارية أيضاً، إ حاصلة ف الفعل فه و إن كان مراده إرادةَ بعث الغير إل
غيرها (فاله أراد الذبح و لن غایتَه لم ین وجود الملاک ف نفس الفعل) كما أنّ الدواع ف مطلق الأوامر مختلفة (إذن فالمائز
بینهما هو الغرض) وبالجملة: ما هو فعل اختياري للآمر هو الأمر الصادر منه و هو مسبوق بالمبادي الاختيارية سواء فيه الأوامر

.ةالعرفي الأوامر الصادرة من الموال الامتحانية و غيرها. هذا كلّه ف

و أما الأوامر و النواه الإلهية مما أوح اله إل أنبيائه، فه ليست كالأوامر الصادرة منّا ف كيفيِة الصدور (من التصور و
التصدیق و الشوق و تحری العضلات) و لا ف المعلَّلية بالأغراض و الدواع (فل أغراضه تعود إل حب نفسه رغم أنها تعود

إل العباد قهراً أیضاً) لأنّ الغايات و الأغراض و الدواع كلّها مؤثّرات ف الفاعل و يصير هو (الفاعل) تحت تأثيرها و هو غير
معقول ف المبادي العالية الروحانية فضً عن مبدأ المبادي جلّت عظمته (فالتعدد بین الفاعل و الغایة بالنسبة اله مستحیل)

لاستلزامه للقوة الت حاملها الهيول، و تركب الذات من الهيول و الصورة و القوة و الفعل و النقص و المال و هو عين الإمان
و الافتقار تعال عنه، فما هو المعروف بينهم (المتلّمین) «أنّه تعال يفعل للنفع العائد إل العباد» مشترك ف الفساد و الامتناع مع

فعله للنفع العائد إليه.

بان‐ هو و لا يلزم مما ذكرنا، أن يونَ فعلُه لا لغرضٍ و غاية فيونَ عبثاً؛ لأنّ الغايةَ ف فعله ‐و هو النظام الأتم التابع للنظام الر
ذاتُه تعال، والفاعل والغايةُ فيه تعال واحد لا يمن اختلافهما، لا بمعن‏ كونه تعال تحت تأثيرِ ذاته ف فعله (فلا تعود الأغراض إلیه
تعال إذ لا یقع ذاتُه تحت تأثیر فعله) فإنّه أيضاً مستحيل لوجوه، بل بمعن‏ أنّ حب ذاته مستلزم لحبِ آثاره استجراراً و تبعاً (لحب
الذات) لا استقلا و استبداداً، فعلمه بذاته علم بما عداه ف مرتبة ذاته (بالعلم الحضوريِ قد توفّر لدی اله تعال) وعلّةٌ لعلمه بما

عداه ف مرآة التفصيل، و حبه بذاته كذلك (حب بالآثار) و إرادته المتعلّقة بالأشياء عل وجه منزه عن وصمة التغير و التصرم
لأجل محبوبية ذاته و كونها مرضية، لا محبوبية الأشياء و كونها مرضية استقلا، و إل ذلك أشار الحديث القدس المعروف:

بفَح (إلا لیعبدون الجن و الإنس ریمة: وما خلقتوفقاً للآیة ال) «اعرف ل الخلق أن اعرف فخلقت اً فأحببتكنزاً مخفي نتك»
ظهور الذات و معروفيتها حب الذات لا الأشياء.



إذن إن اله سبحانَه غن عن الداع و الغرض بل الفاعل و الغایةُ بالنسبة إل اله تعال موحدانِ إذ کل أفعاله تَصدُر لغایة نفسه
:قائلا السیدُ الخمین قد استَنتَج ثم ،المقدّسة

فتحصل مما ذكرنا وهن تمسك الأشعري لإثبات مطلوبه بالأوامر الامتحانية؛ فإنّه مع ما عرفت بطلانه لو فرض كلام نفس و طلب
نفس لنا فيها، لا يمن تصوره (اللام النفس) ف ذات القيوم الواجب جل و علا، و هل هذا إ قياس الحق بالخلق، و التراب و

رب الأرباب، و لعل النملةَ تَرى‏ أنّ له تعال زَبانيتَين (قَرنین)‏ . (فاللام النفس بالنسبة إل اله سبحانه لا یتفرع عل المبادي لأنها
مستحیلةٌ تجاه اله) كما اتّضح وهن كلام المحقّق الخراسان رحمه اله‏ من أنّه ليس ف الأوامر الامتحانية إرادةٌ حقيقيةٌ و لا طلب

حقيق بل فيها (الامتحانیة) إرادةٌ إنشائية و طلب إنشائ؛ فإنّه‐مضافاً إل‏ ما عرفت (تَتوفّر إرادةٌ حقیقیة ف الأمر الامتحان ولنها
تختلف عن الغرض و المطلوبیة ف نفس الفعل)‐ يرد عليه أنّه لا معن‏ محصل للإرادة الإنشائية، بل لا معن‏ للوجود الإنشائ و

الاعتباري للحقائق المتحقّقة كالسماء و الأرض و الإنسان. نعم، يعتبر العقلاء اموراً لا حقيقة لها لمسيس الحاجة إليها كالزوجية و
.و فرد انشائ ية و سائر الاعتباريات، فليس للإرادة و الطلب فرد حقيقالمل

إذن فمستخلَص مقالة السید الخمین هو أنّ الأوامر الإنشائیةَ بأسرِها تَتمتّع بالإرادة فبالنسبة إل البشر لا یختلف مبادىها ‐و
أسبابها‐ سواء ف الأمر الحقیق أو الامتحان، وإنما الاختلاف ف الغرض، بینما اله سبحانَه قد اتّحدَت أغراضه مع مبادئ الأمر
یة، فوفقاً لهذا بلا تفی بینَهما، إذن فافّةُ أفعالِ اله سبحانه تئول إل حب نفسه رغم أنّ فوائدَها تُجدي للعبادِ أیضاً بصورة قهر

المنوال، لا تُعدُّ قضیةُ ابراهیم علیه السلام امتحانیةً بل ه حقیقیةٌ لغایة حبِ نفسه تعال لا ل یتامل النب إبراهیم.
أنّ الأوامر بینما الحق ،ةالأوامر الحقیقی لها إلبل حو ،ةة الإلهیر لنا حقیقةَ الأوامر الامتحانیفسلم ی النهایة ونلاحظُ علیه بأنّه ف

تَمتازُ عن بعضها البعض عرفیاً فلا یتاح له أن یعید کافةَ الأوامرِ إل حب النفس حت الأوامر الامتحانیة، إذ العقلاء یخاصمونَ هذه
یةَ. النظر


