
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 06 رجب 1445

الاوامر
الجلسة 55 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

المحقّق العراق تَحقیقة استعراض
إنّ المحقّق العراق قد أطنَب المحاورةَ حول الطلب و الإرادة و اللام النفس حیث قد تَمیز بنُاته المتمیِزة ف هذا الحقل، فابتَدأ
بتَبیین اتّحاد الطلب و الإرادة، ثم قال بأنّ القائلین بالاتّحاد کأغلبِ الإمامیة قد استَفرغوا جهدَهم لتبریر مقالة القائلین بالتّغایر ففئةٌ

قد حاولَت أن تُصور النّزاع لفظیاً کالمحقق الآخوند، وثلّة أخری بنحوٍ آخَر، فالمستَحصل هو أربع توجیهاتٍ، ثم اعتقدَ المحقق
العراق بأنّها لا تَتلاىم مع معتقَدِ الأشاعرة ف نقطة التّغایر، فبالتال، قد غاص المحقق بنفسه إل مبن الأشاعرة بأدلّتهم الثلاث

الرئیسیة، قائلا لو تَقبل أحدٌ هذه الثلاثةَ لَتحتّم أن یتقبل التّغایر أیضاً، ثم رفض التوجیهاتِ المذکورة حول التغایر مستدِّلا بأنّها لا
تُثبت منهجةَ الأشاعرة، ولهذا قد تصدّی المحقّق بنفسه إل توجیه یلیق مبناهم، بحیث قد أثبت معقولیتَها، ثم تَهاجم عل مبانیهم

المزیفة واحداً تلو الآخر، وإلی نص بیاناته:[1]

1. منها (التوجیهات عل المغایرة): ما أفاده ف الفاية، حيث إنّه لَما بن عل اتحاد الطّلب و الإرادة مصداقا و مفهوما وجه كلام
ان ما يسم القائلين بالمغايرة، حيث قال ما ملخصه: الحق كما عليه أهله اتحاد الطلب و الإرادة مفهوما و إنشاء و خارجاً بمعن

بالطلب بالحمل الشائع هو عين الإرادة بهذا الحمل و ما ينتزع عنه هذا المفهوم‐ أي مفهوم الطلب عين ما ينتزع عنه مفهوم
الإرادة، و إنشاء الطلب الّذي هو عبارة عن استعمال اللفظ ف المفهوم بقصد الإيقاع هو عين إنشاء الإرادة، فان الطلب و الإرادة
متّحدين ف جميع تلك المراحل الثّلاث، و لنّه لما كان المنصرف إليه الطلب عند إطلاقه هو الطلب الإنشائ و كان ف الإرادة
بعس ذلك‐ حيث كان المنصرف إليه عند إطلاقها هو الإرادة الحقيقية الخارجية دون الإنشائ منها‐ كان مثل هذا الانصراف
أوجب القول بالمغايرة بينهما فتوهم أن الطّلب غير الإرادة، و لنّه ليس كذلك من جهة ان ذلك انّما كان من جهة ما يستفاد من

قضية إطلاقهما حسب الانصراف و مثل ذلك مما لا ينره القائل بالاتحاد، بل عليه يرتفع النّزاع من البين رأسا لرجوع النزاع حينئذ
إل ما هو المستفاد من قضية إطلاق لفظ الطلب بأنّ المستفاد منه هل هو عين ما يستفاد من لفظ الإرادة عند إطلاقها أو انّ

المستفاد منه هو غيره؟

2. و منها: أي من التوجيهات جعل المراد من الطّلب عبارة عن الاشتياق التام الحاصل عقيب تصور الش‏ء و التصديق بفائدته، و
الإرادة عبارة عن حملة النّفس و هيجانها نحو المطلوب و المراد الّذي يستتبع الفعل و العمل، أو العس (و هذا نص عبارة المحقق

النائین) بجعل الطلب عبارة عن حملة النّفس و الإرادة عن الاشتياق التام. (فیتغایران و لا یعدّ النّزاع لفظیاً أیضاً)

3. و منها: جعل الطلب عبارة عما ينتزع عن مقام إبراز الإرادة من البعث و الإيجاب و الوجوب و اللزوم (فلو اُبرزتِ الإرادة لتحقّق
الطّلب، فلو اختَفَت الإرادةُ لما تَحقّق الطلب) فيغاير حينئذ الإرادة حيث كانت الإرادة من الأمور الحقيقية القائمة بالنفس بخلاف

الطلب حيث انّه كان من الأمور الاعتبارية الانتزاعية عن مقام إبراز الإرادة بالأمر نحو الش‏ء بالإيجاد، و منها: غير ذلك من
التّوجيهات المذكورة ف كلماتهم.

أقول: و لا يخف عليك ما ف هذه المحامل و التوجيهات، إذ نقول و ان كان يتضح بها المغايرة بينهما بل و يرتفع معها النزاع من

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


البين، و لن لا يساعد ش‏ء منها كلام القائلين بالمغايرة (و هم الأشاعرة) حيث نقول: بأن الطلب و ما يح عنه الأمر عندهم
عبارة عن معن قابل:

1. للتعلّق بالمحال (فالطلب الحقیق یتعلق بالمحال بینما الإرادة الحقیقیة لا تتعلق بالمحال إذن فیتغایران).

2. و للتخلّف عن المراد.

3. و للموضوعية الحم العقل بوجوب الإطاعة و الامتثال، (فلا یجدي جواب الآخوند بأنّ الصراع لفظ و لا المحقق النائین إذ
ودک نحو المحال، بینما الأشعري یود إثبات الطلب بالمحال، وکذا لا یجدي التوجیه الثالث إذ الأشعري یم ولا یتحرالنفس لا یهج

تقدیم الطلب عل الإرادة و أنّ اللام اللفظ یدل عل الطلب لاحقاً فلا تصح مقولةُ الثالث بأنّ الطلب هو إبرازُ الإرادة)

(و أما شواهد الأشاعرة فالتال) كما يشهد عليه قضية:

1. استدلالهم بالأوامر الامتحانية الخالية عن الإرادة ف مواردها، كما ف امر إبراهيم عليه السلام بذبح ولده إسماعيل عليه السلام.

2. و استدلالهم أيضا بتليف اله‏ سبحانه الفار بالايمان و أهل الفسوق و العصيان بالعمل بالأركان فان اله سبحانه امر الفار
بالايمان و لم يرِد منهم الإيمان لامتناع صدور الإيمان منهم بعد علمه سبحانه بذلك، إذ حينئذ يستحيل تعلّق إرادته سبحانه بالايمان

المستحيل منهم. و أيضا لازم تعلّق إرادته سبحانه بذلك هو قهرية صدور الإيمان منهم لأنّه سبحانه إذا أراد شيئا يقول له كن فيون
فيستحيل تخلّف إرادته سبحانه عن المراد، و حينئذ فمن جهة عدم صدور الإيمان منهم لا بدّ و ان يستشف عن عدم تعلّق إرادته

الأزلية بصدور الإيمان منهم و معه يثبت المطلوب من المغايرة بين الطّلب و الإرادة.

3. و أيضا استدلالهم عل كون العباد مجبورين ف أفعالهم‐ عل ما هو مقتض مذهبهم و إنارهم التّحسين و التقبيح العقليين‐
بأنه من الممن امر اله سبحانه العباد بأمور ليس فيها مصلحة أصلا، حيث انّه يستفاد من أدلّتهم انّ ما يح عنه الأمر و هو

الطلب عندهم عبارة عن معن كان: 1. ممن التعلق بالمحال 2. و قابلا للتخلّف عن المراد 3. و لأن يون تابعا لمصلحة ف نفسه
م العقل بوجوب الإطاعة و الامتثال و يقابله الإرادة عندهم فانّها معنمع كونه موضوعا أيضا لح (کالأمر الامتحان) متعلّقه لا ف

لا يجوز تخلّفها عن المراد و لا كانت قابلة للتعلّق بالمحال و لا للتّبعية لمصلحة ف نفسها لونها تابعة لمقدّماتها الّت منها التصديق
بفائدة الش‏ء و الميل و المحبة له. (إذ العقل حاکم بالوجوب الامتثال فمجرد الإرادة بلا طلب، لا یقود العقل نحو الامتثال فلا تأثیر

للإرادة البحتة لحم العقل بالوجوب و هذا شاهد صدق عل تغایرهما)

و كان عمدة ما دعاهم إل المصير إل المغايرة تلك الإشالات الفاسدة الواردة بنظرهم بناء عل القول باتحاد الطلب مع الإرادة:

1. منها لزوم عدم تحقق العصيان من العباد (لو اعتقدنا بالاتحاد) لعدم جواز تخلّف إرادته سبحانه عن المراد ( فقد أمرهم الشارع
و طلب منهم و لن حیث قد عص الملّف قد اکتشفنا عدم إرادة الشارع ثم نتج التغایر).

2. و منها لزوم تعلّق الإرادة بالمحال بناء عل الاتحاد كما ف موارد الأمر بما انتف شرط تحقّقه. (فالطلب متوفّر بلا إرادة بالمحال،
إذ لو أراد لتحقّق حتماً فحیث لم یتحقق فلا إرادة إذن)

3. و منها ما بنوا عليه من المبن الفاسد من إنار التّحسين و التقبيح العقليين و تجويزهم الأمر بالش‏ء مع خلوه عن المصلحة
كما ف الأوامر الامتحانية (فالمصلحة ف الإنشاء لا ف الفعل فالطلب قد تعلق بالفعل بلا إرادة للفعل).



4. و منها غير ذلك من المبان الفاسدة (کمجبوریة العباد ف أفعالهم) حيث انّه من جهة الفرار عن تلك الإشالات (ف الاتحاد)
التزموا بالمغايرة بين الطلب و الإرادة فقالوا بأنّ الطلب و ما يح عنه الأمر عبارة عن معن قابل لتلك اللوازم.

و مما يشهد لذلك أيضا إنار القائلين بالاتحاد عليهم بأنّا لا نجد ف أنفسنا عند طلب ش‏ء و الأمر به غير العلم بالمصلحة، و الإرادةُ
و الحب و البغض صفة أخرى قائمة بالنفس نسميها بالطلب، و هذا هو العّمة «قدس سره» حيث أنر عليهم بأنا لم نجد عند
الأمر بش‏ء امرا مغايرا لإرادة الفعل حيث لا يون المفهوم من الأمر إ إرادة الفعل من المأمور به و لو كان هناك ش‏ء آخر لا

ندركه فلا شكّ ف كونه أمرا خفيا غاية الخفاء بحيث لا يتعقله إ الأوحدي من النّاس، و مع ذلك كيف يجوز وضع لفظ الأمر
المتعارف ف الاستعمال بإزائه، إذ من الواضح حينئذ انه لو لا إرادتهم من الطلب و الأمر ما ذكرنا لما كان وجه لإنار القائل

بالاتحاد عليهم، كما هو واضح.

و عليه نقول أيضا بأنه لا ياد يلائم ش‏ء من التوجيهات المزبورة كلامهم بوجه أصلا، حيث انّ الطلب بمعن الإنشائ منه‐ كما
هو توجيه الفاية‐ و ان يساعد عليه اللازم الأول من قابلية تعلّقه بالمحال لعدم استلزامه لإرادة الإيجاد من الملّف، و لنّه لا

يساعد عليه جهة موضوعيته لحم العقل بوجوب الإطاعة و الامتثال. و اما كونه بمعن حملة النّفس و هيجانها بنحو المطلوب فهو
أيضا غير قابل للتعلّق بالمحال و لا يصحح أيضا كونه لصلاح ف نفسه فبق بعد الإشالات بحالها. 

شفاء مرضه و المحبوس إل اشتياق المريض إل ح جواز تعلّقه بالمحال‐ كما فالاشتياق فهو و ان يصح ا كونه بمعنو أم
الفرار من السجن و التخلّص منه و اشتياق الإنسان إل عود شبابه‐ و يمن أيضا وقوعه موضوعا لحم العقل بوجوب الامتثال
فيما لو أحرز العبد اشتياق مولاه إل ش‏ء و لنّه أيضا لا يصحح كونه لصلاح ف نفسه. و حينئذ فبقرينة استدلالهم بمثل الأوامر

الامتحانية يعلم بعدم إرادتهم من الطلب الاشتياق نحو الش‏ء و لا من الإرادة حملة النّفس و هيجانها نحو المطلوب. و اما كونه
بمعن البعث و التّحريك و الوجوب و اللّزوم و نحوها فهو أيضا غير مح بالأمر لما عرفت من كونها أمورا انتزاعية متأخّرة عن

الأمر يعتبرها العقل عن مقام إبراز الإرادة فلا يمن ان يون محيا للأمر، كما هو واضح.

نعم هنا معن آخر غير المذكورات (من التوجیه للتغایر) و غير العلم و الإرادة و الحب و البغض يمن بعيدا ان يوجه به كلام
القائل بالمغايرة، و هو البناء و القصد، المعبر عنه بعقد القلب ف باب الاعتقادات، حيث أنّه كان من جملة افعال النّفس (وهو نفس

کلام المحقق الاصفهان) و لذا قد يون يؤمر به (بالبناء القلب ) كما ف البناء (القلب) عل وجود الش‏ء كالبناء (قلباً) ف باب
الاستصحاب و ف الشوك المعتبرة ف الصلاة، و قد يون ينه عنه (البناء) كما ف التشريع المحرم و يسم بأسام مختلفة

حسب اختلاف متعلقه، و يون كالإرادة ف كونه ذا إضافة (فالبناء و الإرادة یشترکان ف الإضافة إل شی) و إن خالفها ف انها
:ما ان الحبمن مقولة الفعل للنفس، ف (البناء القلب) يف و هذا(الإرادة) من مقولة ال

1. قد يتعلق بأمر موجود مفروغ التحقق فيقال له العشق و الشعف.

2. و قد يتعلق (الحب) بإيجاد الش‏ء أو إيجاد الغير إياه فيقال له الإرادة.

كذلك هذا البناء (القلب) فإنّه قد يتعلق بالأول (المتحقَّق) و قد يتعلق بالثان (الإیجاد) فيسم بالاعتبار الأول تنزيلا كالبناء عل كون
الشّك يقينا أو العدم وجودا و كالبناء عل كون الأكثر موجودا أو الموجود هو الأكثر، و بالاعتبار الثان قصدا (للإیجاد) و عند

تعلّقه بما ليس ف الشرع تشريعا و نحو ذلك و يشهد لما ذكرنا ملاحظة كلماتهم (الأشاعرة) ف باب التصديق المعتبر ف الإيمان
بأنه ليس مجرد العلم و المعرفة بل هو فعل جنان معبر عنه بالفارسية ب «گردن دادن» و «گروِيدن» و «باور كردن» فراجع

كلماتهم.

:(القلب) و حينئذ نقول بان مثل هذا البناء و القصد



1. لما كان قابلا للتعلّق (بالمحال) كما ف بناء الغاصب عل ملية مال المغصوب ف مقام البيع (فهو محال شرع) و كالبناء
(القلب) عل ربوبية بعض المخلوقين (فهو محال عقل بینما الإرادة لا تتعلق بالمحال و المعدوم) كالبناء عل جزئية ش‏ء للواجب

ف باب التشريع.

2. و من جهة اختياريته (البناء) كان قابلا لأن يون لصلاح ف نفسه (البناء عل الإنشاء و الإیجاد رغم أنه لا متعلق له).

3. و أمن أيضا ان يون محيا للأمر موضوعا لحم العقل بوجوب الامتثال، (فالبناء یعد موضوعاً لحم العقل بوجوب الامتثال)
:الفاسدة ن توجيه كلماتهمفلا محالة أم

1. بحمل الطلب ف كلماتهم عل مثل هذا البناء و القصد، و الإرادة عل تلك اليفية النفسانية.

2. بل عليه لا مجال للإنار عليهم أيضا بأنّا لا نجد ف أنفسنا عند طلب ش‏ء غير العلم بالمصلحة و الإرادة و الحب و البغض (کما
ادعاه الآخوند حیث استدل بالوجدان) لما عرفت من وجود امر آخر ف النّفس يون هو البناء و القصد.

الّذي هو بالضرورة غير (القلب) بالطلب عبارة عن مثل هذا القصد القائل بالمغايرة بأنّ ما هو المسم ع3. و حينئذ فلو اد
الإرادة لا يمننا المسارعة ف الرد عليهم بعدم وجدان أمر وراء الإرادة و العلم و الحب و البغض.

4. بل و لَئن سلّم مبانيهم الفاسدة لا مفر عن الالتزام بمقالتهم من المغايرة بين الطلب و الإرادة.

و حينئذ فاللازم هو إبطال: 1. أصل تلك المبان الفاسدة الت ه عبارة عن إنار التحسين و التقبيح العقليين. 2. و عدم جواز
انفاك الإرادة عن المراد. 3. و عن شبهة الأوامر الامتحانية الّت أوجب مصيرهم إل كون الأمر لصلاح ف نفسه لا متعلّقة. 4. و

شبهة كون العباد مجبورين ف أفعالهم الموجب لعدم إمان تعلّق الإرادة بفعلهم.

----------------
[1] نهاية الأفار، ج‏1، ص: 164


