
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 11 رجب 1445

الاوامر
الجلسة 57 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

المحقّق العراق حول مقالة النّهائ الحوار
أنّه عدیم طلُب شیئاً رغمآمرٍ ی بأنّه رب قد اعتقدَ بالتغایر مستد فإنّ الأشعري ،ضمن حوارات المحقّق العراق لا زلنا نَغوص
المحقّق العراق وقد باشر ،التغایر استَنتَج اه بالطلب، ثمفسم منشأ إل الأمر بحاجة الإرادة تجاه المتعلّق، و حیث إنّ إصدار

[1]:قائلا للإجابة

«و أما شبهة الأوامر الامتحانية فنقول ف الجواب عنها بأن الأوامر الامتحانية عل قسمين:

1. الأول ما لا يون ف متعلقه مصلحةٌ بوجه من الوجوه: لا بعنوانه الأول و لا بعنوانه الثانوي و هذا نظير ما لو كان الأمر بالإيجاد
لمحض امتحان العبد و فهم أنّه هل كان بصدد الإطاعة و الامتثال أم لا. (فلا غرض آخر للمول، فلا إرادةَ و لا طلب ف المتعلّق

أساساً کمن لَمس شخصاً ک یری أنه نائم أم میت فلا مصلحة ف نفس هذه الملامسة، ولهذا لا عقاب فیها إذ العقل لا یدرک
المصلحةَ ک یدرک المخالفة)

2. الثان ما يون مصلحةٌ ف متعلقه بالعنوان الثانوي و ان لم ين فيه مصلحةٌ بالعنوان الأول و هذا نظير ما لو كان الغرض هو
امتحان العبد فيما يصدر منه من العمل كما ف امر العبد بصنع الغليان و الشاي مثلا لاختباره ف انه ماهر ف ذلك ل ينتفع به

عند ورود الضيف عليه أو أنه لا يون له المهارة فيه، فإنه (المول) ف هذا الفرض و ان لم ين ف متعلق امره و هو الغليان
مصلحة بعنوانه الأول (لبدنِ المول) بل و لعلّه كان فيه مفسدة لما كان للمول من وجع الصدر بنحو يضر به شرب الغليان و

الشاي و لنّه بالعنوان الثانوي (لأجل الضیف) كان فيه المصلحة و بذلك صار متعلقا لغرضه. (رغم أن أصل الغلیان ذو مفسدة):

ألف) و بعد ذلك نقول: بان الأوامر الامتحانية ما كان منها من قبيل الثان (توفّر المصلحة بالعنوان الثانوي) فنلتزم فيها بعدم
انفاكها (المصلحة ف المتعلق) عن إرادة العمل حيث نقول ف مثلها بتعلّق الإرادة الحقيقیة من المول بإيجاد العمل من المأمور

و انه أي المأمور يستحق العقوبة عل المخالفة فيما لو خالف.

ب) و اما ما كان منها من قبيل الأول الّذي فرضنا خلو المتعلق عن المصلحة بقول مطلق حتّ بالعنوان الثانوي فمثلها و ان كان
خاليا عن الإرادة الحقيقية و لنّه نحن نمنع كونها طلباً و امراً حقيقيا أيضاً (فلا طلب و لا إرادةَ فیه حقیقةً) حيث نقول بونها

حينئذ طلبا و امراً صورياً لا حقيقيا، و من ذلك أيضا نمنع موضوعية مثل هذه الأوامر لحم العقل بوجوب الإطاعة و الامتثال و
انّه لا ياد يحم العقل فيها بوجوب الإطاعة (إذ العقل لم یدرک الطلب الحقیق و لا الإرادةَ ک یدرک العقاب بل هناک طلب

صوري و ظاهري) و لذلك أيضا ترى انّ المول كان ف كمال الجهد بان لا يطلع العبد بواقع قصده و كون امره لمحض امتحانه،
و اما نفس الامتحان الّذي هو الغرض من هذا البعث فهو أيضا غير متوقف عل الأمر الحقيق بل هو يترتب بمحض تخيل العبد

كونه امرا حقيقيا ناشئا عن إرادة جدية متعلقة بالعمل و ان لم ين كذلك بحسب الواقع و نفس الأمر بل كان امرا صوريا، (فلو علم
الملف بامتحانیة العمل لَما امتثل أساساً) كما هو واضح، و عل هذا فما تخلّف الطلب (الحقیق) عن الإرادة (الحقیقیة) ف ش‏ء

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


من الأوامر الامتحانية كما توهمه الأشعري، فانّه: 1.ف مورد كان الطلب طلباً حقيقياً قد عرفت عدم انفاكه أيضا عن الإرادة
الحقيقية المتعلقة بإيجاد العمل 2.و ف مورد لا يون فيه إرادة حقيقية متعلقة بالعمل فلا يون الطلب أيضا طلبا حقيقيا بل طلبا

صوريا، فيبطل حينئذ دعوى الأشعري من مغايرة الطلب مع الإرادة و كان التحقيق‏ هو الّذي عليه الجمهور من اتحاد الطلب و
الإرادة.»

عدیدةٌ تجاه المحقّق العراق اعتراضات
ونلاحظ علیه:

ستهدِفِ العلماءبالتغایر، بینما لم ی دَةعتقالم الأشاعرة مقالة بالاتحاد قد حاولوا تبریر بأن القائلین ح المحقّق العراقلقد صر :1. أولا
الطلب حیث قد سم المحقّق النائین الأشاعرة نظیر مقولة الأعلام تُعدّ إجاباتٍ عل بل إنّ محاورات ،کلماتِ الأشاعرة توجیه
بهجمة النّفس و سم الإرادةَ بالشّوق الأکید فلم یتفّل المحقّق النائین لتصحیح مقالة الأشعري بل إنّ المحقق النائین أیضاً قد
مال إل التغایر ‐الإمام‐ بلونٍ متمیزٍ عن لون التغایر الأشعري، نعم إنّ الوحیدَ الذي قد عزم عل التوجیه هو الشیخ الآخوند

فحسب.

2. ثانیاً: قد صرح المحقّق العراق بأنّ کل من أقر بالمبان الثلاثة للأشاعرة فسیلزمه الإقرار بالتغایر مؤکداً، ولهذا قال سنُناقش
هذه المبان الثلاثةَ ‐انارِ الحسن و القبح العقلیین و استحالة تخلّفِ المراد عن الإرادة و انجبارِ العباد‐ ک تَنثلم فرةُ التغایر

أساساً و لا نَضطَر إل الاعترافِ بالتّغایر أصلا، بینما المحقّق قد ذَهل بأنّ المحذور لا یحول حول عنصر "التغایر" إطلاقاً إذ
المحقّقونَ: النائین و الاصفهان و البروجردي قد أقروا بالتغایر الإمام رغم أنّهم لم یتَّخذوا هذه المبان الثلاثة، إذن فأصل نظریة

التغایر لا تَبتَن عل الإقرار بالتغایر الأشعري بل هؤلاء العظام قد ساروا مسار التغایرِ غیرِ الأشعري، نظیر الاعتقاد یالتّصویب
الأشعري أو الإمام، فلا یعدّ کل تصویبٍ بلونِ التّصویب الأشعري المزیف.

3. ثالثاً: إنّ المحقّق قد لازَم ما بین مسألة الجبر و مسألة التغایر قائلا: استدلالهم عل كون العباد مجبورين ف أفعالهم .... بأنه من
الممن امر اله سبحانه العباد بأمور ليس فيها مصلحة أصلا، حيث انّه يستفاد من أدلّتهم انّ ما يح عنه الأمر و هو الطلب ....
ية یتوفّر طلب بلا إرادة فهو شاهدٌ عل التّغایر، بینما نلاحظ علیه بأنه لا ملازمة بینهما إذ دون الإرادة.... فحیث إنّ ف الأعمال الجبر

الأفعال الجبرية ه أعم من وجود مصلحة و إرادة إلهیة فيها أم تُعدّ عدیمةَ المصلحة نهائیاً فرب فعل جبريٍ یتمتّع بالمصلحة و
الإرادة الإلهیة و یتّحدّ مع الطلب فلا نستَنتج التغایر من الأفعال الجبریة کما زعمه المحقق.

وبعبارة جلیة إنّ الإرادة الإلهیة قد تعلّقت بطلبِ الفعل الخارج رغم أن الملّف مجبور ف التنفیذ فاله مریدٌ للفعل دوماً بحیث
یقع متعلق الأمر حتماً، إذ تمام العلّة هو إرادة اله وفقاً للجبریة ‐و لن وفق مسل الاختیار تنتَسب العلةُ إل اله و البشر معاً‐

یة و المختاریة‐ فمبحث الجبر لا یدلّل عل التغایر حتماً کما زعمه المحقّق فبالتال، لا یخلوا الفعل عن الإرادة إطلاقاً –وفق الجبر
العراق ‐بأنّ العبدَ المجبور یمتثل الطلب الإله بلا مصلحة ف الفعل و حیث لا مصلحةَ فلا إرادةَ، فالطّلب الإله متوفر بلا إرادة

إلهیة فحصل التغایر‐ إذ أصل الإرادة الإلهیة متوفّرةٌ عل أية حالة حت ف الجبر و ف الأوامر الامتحانیة.

و أما إجابةُ المحقّق العراق حول روایة: السعید سعید ف بطن أمه...، فقد فإنّها منصوصةٌ ف الروایة التالیة:

ص: الشَّق هولِ السلِ رقَو َنعم نفَرٍ ع ععج نب وسم نسا الْحبا لْتاس :رٍ قَاليمع ِبا ندِ بمحم نشَاذَانَ ع نب لالْفَض نع»
و اءيشْقا المعا لمعيس نَّها هما طْنب ف وه و هال ملع نم الشَّق :فَقَال هما طْنب دَ فعس نيدُ معالس و هما طْنب ف شَق نم

«[2]دَاءعالس المعا لمعيس نَّها هما طْنب ف وه و هال ملع نيدُ معالس



المحقّق العراق من مقالة الباق
وف الختام إنّ المحقّق قد ألفت الأنظار إل نتة مثالیة، نستعرضها للتفیر فیها، حیث یقول:

«بق ش‏ء و هو انّ الطلب و الإرادة بناء عل اتحادهما كما هو التحقيق هل يمن ف مقام تعلّقه بش‏ء ان يون لمصلحة ف نفسه
أم لا (کالأمر الامتحان) بل لابدّ و ان يون تعلقه بالش‏ء لمصلحة ف ذلك الش‏ء؟ حيث ان فيه وجهين، و ربما يترتب عليه ثمرات

مهمة، منها ف مسألة الملازمة المعروفة بين حم العقل و الشرع، حيث انّه:

1. بناء عل إمان ان يون الإرادة لمصلحة ف نفسها يسقط النّزاع المزبور إذ حينئذ بمجرد درك العقل حسن ش‏ء أو قبحه لا
يمننا كشف حم الشارع فيه بالوجوب أو الحرمة، كما انه كذلك أيضا ف طرف العس فإذا حم الشارع بوجوب ش‏ء أو

حرمته لا يمن الشف به عن حسن ذلك الش‏ء الّذي امر به الشارع أو قبحه، من جهة احتمال ان يون حم الشارع فيه
بالوجوب أو الحرمة لمصلحة ف نفس حمه و طلبه.

2. و هذا بخلافه عل الثان من كونه لمصلحة ف متعلّقة، فانه حينئذ يون كمال المجال لدعوى الملازمة خصوصا من طرف
حم الشرع، فيتم ما بنوا عليه من انّ الواجبات الشرعية ألطاف ف الواجبات العقلية، إذ حينئذ بمجرد حم الشارع ف ش‏ء

بالوجوب أو الحرمة يستشف منه لا محالة كشفا قطعيا عن حسن ذلك الش‏ء أو قبحه. نعم ف تمامية تلك الملازمة من طرف
حم العقل فيما لو أدرك حسن ش‏ء أو قبحه إشال‐ كما سيأت‐ ينشأ من عدم كون مجرد الصلاح ف ش‏ء علّة لحم الشّارع
فيه بالوجوب بل و انّما غايته كونه مقتضيا لذلك فيمن حينئذ ان يمنع عن تأثيره مانع أو مزاحم، و عل كل حال: فالذي يقتضيه

‏ء لا لمصلحة فذلك الش ‏ء لمصلحة فمقام تعلّقه بش و هو لزوم كون الإرادة ف أصل المسألة هو الوجه الثان التحقيق ف
نفسها، و العمدة ف ذلك انما ه الوجدان حيث يرى الإنسان بالوجدان و ما له من الجبلّة و الارتاز ف تعلق حبه أو بغضه بش‏ء
انه انما يون لما يجد ف ذلك الش‏ء من الخصوصية الموجبة لملاءمة النّفس و انبساطها أو الخصوصية الموجبة لمنافرة النّفس

و اشمئزازها، و انه بدون تلك الخصوصية المستتبعة للانبساط أو الاشمئزاز لا ياد يوجد للنفس ميل و لا محبة إل ذلك الش‏ء
«[3].بوجه أصلا

------------------
[1] نهاية الأفار، ج‏1، ص: 173
[2] التوحید (للصدوق)، ص356
[3] نهاية الأفار، ج‏1، ص: 174


