
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 13 رجب 1445

الاوامر
الجلسة 59 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

تنویر حقیقة الإرادة الإلهیة
:حقیقةَ الإرادة قائلا ر المحقق الاصفهانلقد فس

و تحقيق هذا المرام يستدع طوراً آخر من اللام ربما لا يسعه بعض الأفهام، و لا بأس بالإشارة إل نَبذة مما يتعلّق بالمقام،
فنقول‐ و باله الاعتصام‐: لا ريب عند أهل النظر أن مفاهيم الصفات ‐حسبما يقتضيه طبعها‐ متفاوتة متخالفة (فمفهوم الإرادة
یغایر مفهوم العلم) لا متوافقة مترادفة، و إن كان مطابقُها (المعلوم و المصداق) واحدا بالذات من جميع الجهات، فما أن مفهوم

العلم غير مفهوم الذات و سائر الصفات، و إن كان مطابق مفهوم العلم و العالم ذاتَه بذاته؛ حيث إن حضور ذاته لذاته بوجدان
ذاته لذاته و عدم غيبة ذاته عن ذاته، كذلك ينبغ أن يون مفهوم الإرادة بناء عل كونها من صفات الذات‐ كمفهوم العلم‐ مبائناً

‏ المصداق، لا رجوع مفهوم إلالعلم، لا أنّ لفظ الإرادة معناه العلم بالصلاح، فإنّ رجوع الواجب هو الرجوع ف مع الذات و مفهوم
مفهوم، و من البين أن مفهوم الإرادة‐ كما هو مختار الاكابر من المحققين‐ هو الابتهاج و الرضا، و ما يقاربهما مفهوماً، و يعبر

عنه بالشوق الأكيد فينا.

ف ينتام اننا ناقصون غيران إمأنّا لم :التعبير عنها (الإرادة) بالشوق فينا، و بصرف الابتهاج و الرضا فيه تعال ف و السر
الفاعلية، و فاعليتُنا لل ش‏ء بالقوة، فلذا نَحتاج ف الخروج من القوة إل الفعل إل امور زائدة عل ذواتنا‐ من تصور الفعل و

التصديق بفائدته و الشوق الأكيد‐ المميلة جميعا للقوة الفاعلة المحركة للعضلات، بخلاف الواجب تعال فإنه‐ لتقدّسه عن
شوائب الإمان و جهات القوة و النقصان‐ فاعل و جاعل بنفس ذاته العليمة المريدة (فإنّه دوماً یعدّ فاعلا و مفیضاً للخیر) و

حيث إنه صرف الوجود، و صرف الوجود صرف الخير، فهو مبتهِج بذاته أتم ابتهاج، و ذاته مرضية لذاته أتم الرضا. و ينبعث من
هذا الابتهاج الذات‐ و ه الإرادة الذاتية‐ ابتهاج ف مرحلة الفعل، فإن من أحب شيئا أحب آثاره (وحیث إنّ اله یحب ذاتَه

فسیحب و یریدُ أفعال نفسه أیضاً) و هذه المحبة الفعلية ه الإرادة ف مرحلة الفعل، و ه (الإرادة الفعلیة الت نَشأت عن الإرادة
الذاتیة ف حب نفسه) الت وردت الأخبار عن الأئمة الأطهار‐ سلام اله عليهم‐ بحدوثها (الإرادة الفعلیة لا الذاتیة)[1] (فإرادةُ ذاته

عين المراد؛ حيث لا مراد ف ه ة التالمراد، دون الإرادة الأزلي غير ه الإرادة الت ه أیضاً) لوضوح أنّ المراد هولّد إرادةَ أفعالی
مرتبة ذاته إلا ذاتَه، كما لا معلوم ف مرتبة ذاته إ ذاته. (فف الإرادة الذاتیة یعدّ المراد هو الذات المقدّس بینما ف الإرادة الفعلیة یعدّ

المراد هو الفعل، إذ حب نفسه و إرادةُ نفسه یستدع إرادةَ أفعاله أیضاً، إذن فمتعلق الإرادتین یتَفاوت من هذا البعد)

و الوجه ف تعبير الحماء عن الإرادة الذاتية "بالعلم بنظام الخير و بالصلاح": أنهم بصدد ما (المعیار) به يون الفعل اختيارياً:
(فالمعیار للفعل الاختیاري الإله هو العلم مع رضاه)

1. و هو (إذن) ليس العلم بلا رضا، (فلیس المراد من مفهوم الإرادة هو مفهوم العلم بل الإرادة الذاتیة مصداق العلم الإله) و إلا
كانت الرطوبة الحاصلة بمجرد تصور الحموضة اختيارية و السقوط عن حائط دقيق العرض بمجرد تصوره اختيارياً فیوجد العلم

بلا رضا.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


2. و كذلك ليس (معیار اختیاریة الفعل) الرضا بلا علم، و إلا كانت جميع الآثار و المعاليل الموافقة لطبائع مؤثّراتها و عللها
اختياريةً (بینما المعلول و الأثر لیس اختیاریاً) بل الاختياري هو الفعل الصادر عن شعور و رضا، فمجرد الملاءمة و الرضا‐

المستفادين من نظام الخير و الصلاح التام‐ لا يوجب الاختيارية، بل يجب إضافة العلم إليهما.

فما به يون الفعل اختياريا منه‐ تعال‐ هو العلم بنظام الخير، لا أن الإرادة فيه‐ تعال‐ بمعن العلم بنظام الخير، و هذا الذي
ذكرنا مع موافقته للبرهان مرموز اليه‏ ف كلمات الأعيان‏[2] بل مصرح به ف كلمات جملة من الأركان، و أما توهم: أن الإرادة
بمعن الجدّ، و فيه‐ تعال‐ جدّ يناسب مقام ذاتهT ففيه أن الجدّ لا معن له هنا إلا ما يعبر عنه: تارة بتصميم العزم، و اخرى
بإجماع الرأي، و هو لا يناسب مقام ذات الواجب، بل يناسب الممن الذي يحصل له التردد، و يتعقبه حينئذ تصميم العزم و

إجماع الرأي.

تشقیق الإرادة إل شقّین
:بِ الإرادة قائلاشُع إل غ المحقّق الاصفهانثم تفر

ثم إن تقسيم الإرادة إل التوينية و التشريعية؛ باعتبار تعلّق الاول (التوینیة) بفعل المريد بنفسه، و تعلّق الثانية (التشریعیة) بفعل
الغير‐ أعن المراد منه‐.

توضيحه: أنّ فعل الغير:

1. إذا كان ذا فائدة عائدة إل الشخص (الملّف) فينبعث‐ من الشوق إل تلك الفائدة‐ شوق إل فعل الغير بملاحظة ترتّب تلك
الفائدة العائدة إليه، و حيث إنّ فعل الغير‐ بما هو فعل اختياري له‐ ليس بلا واسطة مقدوراٌ للشخص، بل بتبع البعث و التحريك
إليه؛ لحصول الداع للغير، (فإرادة صدور الفعل الاختیاري من الغیر ه إرادة تشریعیة فلیس الأمر و البعث من نمط الإرادة لأنّ

إرادة اله ه توینیةٌ) فلا محالة ينبعث للشخص شوق إل ما يوجب حصول فعل الغير اختيارا، و هو تحريه إل الفعل، فالإرادة
وينية‐ بل التشريعية هفلا مقابلة بين التشريعية و الت (وینیةالت) التشريعية ليست ما تعلق بالتحريك و البعث‐ فإنهما من أفعاله

الشوق المتعلّق بفعل الغير اختياراً.

2. و أما إذا لم ين لفعل الغير فائدة عائدة إل الشخص، فلا يعقل تعلّق الشوق به (فلا یطلق علیها الإرادة التشریعیة بل تعد إرادة
توینیة لنفس أفعاله تعال) بداهة أن الشوق النفسان لا يون بلا داع، نعم ربما يون إيصال النفع إل الغير بتحريه‐ أمرا، أو

التماسا، أو دعاء‐ ذا فائدة عائدة إل الشخص، فينبعث الشوق إل ايصال النفع بالبعث و التحريك، و لا وجه لعدّ مثله إرادة
ه، و هو فعله لا فعل الغير (إذ لا تعود فائدة من البعث إلالغير بتحري تشريعية، فان متعلّقها (الإرادة التشریعیة) إيصال النفع إل

الشخض).

إذا عرفت ما تلونا عليك فاعلم: أن حقيقة إرادته‐ تبارك و تعال‐ ف مرتبة ذاته ابتهاج ذاته بذاته (فیشتاق إل حب ذاته) لما
سمعت غير مرة: أنه‐ تعال‐ صرف الوجود، و الوجود‐ بما هو وجود‐ خير محض، فهو صرف الخير، و الخير هو الملائم

اللذيذ الموجب للابتهاج و الرضا، فهو صرف الرضا و الابتهاج، كما كان صرف العلم و القدرة‐ لا ان منه ما هو علم، و منه ما هو
تعود إل ذاته المقدّسة بالذات (بخلاف الإرادة الفعلیة ‐کإرادة الخلق‐ الت قدرة، و منه ما هو إرادة‐ فالمراد بالإرادة الذاتية نفس

الإرادة الذاتیة) كما أن المعلوم (الأول قبل أي شی) ف مرتبة ذاته بالذات نفس ذاته (فلا تغایر بین العالم و العلم و المعلوم ف ذات
اله تعال) و كما أن غيره (تعال) معلوم ‐بنفس علمه بذاته‐ بالعرض و التّبع، كذلك غيره (من المخلوقین) محبوب بالعرض و

التبع بنفس محبة ذاته لذاته (و ه الإرادة بالعرض لأنّها محبوبة بالعرض).



(و النتة المثالیة هنا ه:)و كما أنّ كل ما يوجد ف دار الوجود له نحو من الحضور ف مرتبة الذات لا بالذات بل بالعرض، كذلك
كل ما يدخل ف دار التحقق له نحو من المرادية و المحبوبية ف مرتبة الذات بمرادية الذات، بمرادية اخرى بالعرض لا بالذات، و

إن كان لل موجود معلومية اخرى (بالعرض) و مرادية اخرى ف غير مرتبة الذات.

و عوناً لهذا اللام نستذکر الآیة التالیة: و إن من شی إلا عندنا خزائنُه و ما نُنزله إلا بقدر معلوم.[3] فما سوی اله حت المجردات
عدّ منبعه یه و حیث إن القبل خلقه قد حضر لدی علم ال شی لنبع، فالم ه، فالخزینة بمعنجت ضمن خزینة علم القد اندر
إفاضة کل الموجودات بدایةً من السماوات و ختاماً إل الأرضین، فحقیقتُها الجذریة قد تحقّقت لدی اله منذ الأزل، بحیث إنها

کانت متعلقاتِ الإرادة الإلهیة بالعرض، و أما الإرادة الذاتیة فقد تعلّقت بذاته فحسب، ولهذا فما سوی اله یعدُ محبوباً و مراداً
:ه قائلاالمحقّق حوار بالعرض، ثم أکمل

بان، و هذا أحد الأسرار ف عدم و من ذلك كله يظهر للفَطن العارِف: أنّ النّظام التام الإمان صادر عل طبق النظام الشريف الر
ه المطلق تَستَدعفعلم العلم المطلق الإله ق وفقمن هذا النظام (إذ هذا النظام الموجود قد خُل (و أعل) ان نظام أشرفإم

قد تجلت من ذاته الربان انالإم إذ النظام التام هذا النّظام الأتم غایری تحقّق نظام عقَلزة ، فلا یمیة المیفیبهذه ال نظام تحقّق
تماماً) و حيث لم يقع الفر من المؤمن و الإيمان من الافر، كشَف ذلك عن‏ عدم تعلّق الإرادة الذاتية بهما (بل قد تعلقت إرادة
تشریعیة بفعل الغیر بالعرض) و عدم دخولهما (الإیمان و الفر) ف النظام الشريف الربان، و إ (لو اندرج الإیمان للمؤمن و
الفر للافر ضمن الإرادة التوینیة الذاتیة) لۇجِدا ف النظام التام الإمان (وتحقّق المراد مؤکداً بحیث لآمن کافّتُهم بالإرادة

الذاتیة، بینما إرادتُه العرضیة التشریعیة قد تعلقت بأفعال الملّفین مع اختیارِهم الفر أو الإیمان)

نعم، من جملة النظام التام‐ الذي لا أتم منه‐ نظام إنزال التب، و إرسال الرسل، و التحريك إل ما فيه صلاح العباد، و الزجر
عما فيه الفساد. فالمراد بالإرادة الذاتية بالعرض لا بالذات، هذه الامور دون متعلقاتها، فلا أثر للارادة التشريعية ف صفاته الذاتية‐
جلّت ذاته، و علت صفاته‐ لنه لا بأس بإطلاقها عل البعث و الزجر، كما ف الخبر الشريف المروي ف توحيد الصدوق (قدس
سره) بسنده عن أب الحسن‐ عليه السلام‐ قال‐ عليه السلام‐: «إن له إرادتين و مشيتين: إرادة حتم، و ارادة عزم، ينه و هو

يشاء، و يأمر و هو لا يشاء»[4] ‐ الخبر‐ و هو ظاهر ف أن الإرادة التشريعية حقيقتها الأمر و النه، و أن حقيقة الإرادة و المشية
ه الإرادة التوينية.»[5]

--------------------
[1] اصول الاف‐ نشر المتبة الاسلامية‐: 1/ 85- 86/ باب الإرادة ..، و توحيد الصدوق( رحمه اله)‐ باب صفات الذات و

الأفعال/ الحديث 15- 19/ ص: 146- 148.
[2] القبسات للسيد الداماد( رحمه اله)‐ تحقيق الدكتور مهدي محقق‐ ص: 322، و الأسفار 6: 333.

[3] سورة الحجر، الآیة 21.
[4] توحيد الصدوق( رحمه اله)‐ نشر جماعة المدرسين‐ ص: 64 و هو مقطع من الحديث: 18.

[5] نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 283.


