
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 24 شعبان 1445

الاوامر
الجلسة 73 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

تتمیم مقالة المحقّق البروجردي حول الجبر
وف هذا المحفل الدّراس نُلخّص تحقیق السید ف الأرقام التّالیة:

1. إنَّ دار الون یدور مدار العلل و الأسباب فحسب.

الجاعل إذ لا قابلیةَ لها لجعل ةُ الشّیذاتی ه الت ةب فحسب لا بجعل العلیالعلّة و السب بخلق قد تعلَّق البسیطَ الإله 2. إنّ الجعل
إطلاقاً ‐لا بسیطاً و لا غیره‐

3. إنّ أفعال الإنسانِ تَصدُر عن اختیاره لا عن عنصر الإرادة ‐سواء الإرادة الإلهیةُ أو غیرها‐ ک نَقَع ضمن نزاع الجبر.

4. إنّ قوةَ الاختیار تُعدُّ من ذاتیات النّفس البشري، فالنّفس ه الت تَخلُق هذا العنصر النَّبیل فحسب، وحیث إنّ الجسم البشري قد
وتِ و العالَملالم تهج میل إلحیث ی لطیفة من حقائق قأیضاً قد خُل البشري وحالر فعنصر ،جیمةات الحمن المادی بترک

الأسفَل، فاختیاره لأحدِ الصوبین یعدّ من من ذاتیات النّفس البشري و ممیزاته عن الحیوان بتاتاً.

ه الشیخ الآخوند و الفلاسفةُ کمبالإرادة کما زع الاختیار لا مسبوق ةبنفس عملی مسبوق أنّ الفعل ه ة5. إن ضابطةَ الاختیاری
.مأساةَ الجبر جنتی

فرغم أنّ هذه النّقاطَ الخمس قد أنتَجت فرةَ المحقق النائین و اشترکا معاً ف ثَباتِ عنصر الاختیار إلا أنّه یبدو أنّ المحقّق
یةَ بتحلیل نفسه تماماً. البروجردي قد أبدَعَ هذه النّظر

:ه قائلاحوار البروجردي مل المحقّقی ثم

نانَ منْسَنّٰا خَلَقْنَا اسورة الدهر: (ا ف ثم إن ما ذكرناه من تركب روح الإنسان من الرقائق المختلفة، لعله المشار إليه بقوله تعال»
نُطْفَة امشٰاج نَبتَليه فَجعلْنٰاه سميعاً بصيراً. انّٰا هدَينٰاه اَلسبِيل اما شٰاكراً و اما كفُوراً)[1]. بناء عل كون المراد من النطفة الأمشاج

‐ أي المختَلطات‐ ه اللطائف و الرقائق الت خُمرت منها روح الإنسان و حقيقته الت فيها انطوى العالم الأكبر، لا النطفة
ه بینما الأمشاجخلقت ةالبشر و کیفی ةرةً لمادیفست مصفةً للنّطفة لأصبح ونُ مبدأ لوجود بدنه (فلو کانتِ الأمشاجت ةُ التالجسماني
صفةٌ للطّینَة المعنویة للبشر إذ الآیةُ تَتحدّث حول الروح الإنسائ) و الشاهد عل ذلك ترتيب الابتلاء عليه بقوله بعد ذلك ‐نبتليه‐ إذ

ما هو دخيل ف ابتلاء الإنسان و امتحانه، هو تركيب روحه من الرقائق المختلفة ف الاقتضاء، ثم الإنعام عليه بالعقل المميز بين
الخير و الشر، ثم تأييده بالتب السماوية و الأنبياء و المرسلين عليه السلام، ثم إعطاؤه زمام اختياره بيده حت يفعل ما يشاء،

القوة العاقلة، و ف يراً‐ إيماء إلصيعاً بمس لْنٰاهعتركيب روحه من الرقائق، و قوله: ‐فَج إشارة إل ‐شٰاجما نُطْفَة نفقوله: ‐م

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


قوله: انّٰا هدَينٰاه السبِيل إما شاکراً أو کفوراً. دلالة عل إرسال الرسل و إنزال التب.[2]»

و تحریراً لتفسیرِه للآیة نقول بأنّ الروح الإنسان مزیج من مختلَفِ الاستعدادتِ لأنّ الروح حقیقةٌ لطیفةٌ لها أهلیةٌ للابتلاء الإله، إذن
إنّ لفظةَ "الأمشاج" لا تُعدّ صفةً "للنّطفة" ک تُفسر مراحل الخلقة و التّطورِ المادي کما زعمه البعض فإنّ هذا التفسیر لا ینسجِم مع

لفظة "نَبتَلیه" فالابتلاء یلائم سعةَ ظرفیة الروح البشري، و أساساً إنّ حوار الآیة یحول حول أبعادِ الروحان بحیث قد أوضحت
جوهرةَ الإنسانِ النّائل للإدراکِ السمع و البصري الذّاتيانِ ‐لا الحس بالاذُن و العین فحسب‐

فببرکة هذه القرائن الدّاخلیة قد اتّضح أنّ لفظةَ "الأمشاج" تُعدُّ إما صفةً لموصوفٍ مقدَّرٍ ‐روح‐ و إما معطوفةٌ عل "من" مقدرة أي
قد خلقنا الإنسانَ من أبعادٍ روحانیة أمشاج ممتَزجة، فالآیةُ لا تَبدو ظاهرةً ف المراحل المادیة للخلقة کما اعتقدَه البعض.[3]

وحیث قد تعلّق الابتلاء بالبشرِ دونَ الحیواناتِ فقد تَطلَّب الابتلاء أن تُودعَ ف ذاتِ الإنسانِ قوةُ العاقلة للإدراک ک یختار السعادة
أو الشقاوة ولهذا قد نص سبحانَه قائلا: فجعلناه سمیعاً بصیراً. و من ثَم حیث لم یستوعبِ العقل کافّةَ الحقائق المنونةَ فقد أرسل

اله الرسل قائلا: إنّا هدیناه السبیل إما شاکراً و إما کفوراً. فبالتّال إنّ تفسیر المحقّق البروجردي یلائم عملیةَ الابتلاء الإله فإنّ
النّطفةَ قد تَمتّعت بزوایا مختلفة من الاستعدادات و الرشد و التّطور، لا الجسم المادي فحسب، و قد أشار المحقّق الخمین إل ما

[4].هذا التفسیر دانی

بینما أکثر المفسرین[5] قد فسروا الأمشاج إما باختلاط ماء الرجل مع المرأة و إما بأنها مختلفةُ الألوانِ و إما بإنها عبارةٌ عن
مع الابتلاء المذکور، فالأحری ه مةُ لا تتلاىالشّخصی ن هذه الآراءطوبة، و لبس و الرالطَّبائع المختلفة من البرودة و الحرارة و الی

.ةُ المحقّق البروجرديی نظر

:ه بالآیاتِ و الروایاتِ الأخَرِ قائلااستشهاد ل المحقّق البروجرديمثم ی

اَلَّذِين رِيننَّ اَلْخٰاسا) :و بالجملة: ما ذكرناه يستفاد من خلال الآيات و الأخبار، فمن الآيات هذه الآية، و منها أيضا قوله تعال»
خَسروا انْفُسهم)[6] حيث إن الإنسان مع التئام روحه من اللطائف المختلفة إذا غلب فيه جانب بعضها كالشهوة أو الغضب مثلا،

ربما أدى ذلك إل الخسران الذات (أي نفسه النفیسة) و زوال الملات الحسنة ‐ الت بها إنسانية الإنسان ‐ باللية، و لا يتعقل
،تةً بيضاءن :تَتَينُقلب الإنسان ن ثيرة، مثل ما ورد من أن فف هذا المعن هذا. و أما الأخبار الدالة عل إلا لخسران النّفس معن
و نتةً سوداء، فإذا صدرت عنه المعصية زاد السواد بحيث ربما يؤدي إل اضمحلال النتة البيضاء باللية، و مثل ما ورد من أنّ

لقلبِ الإنسان أذنين ينفَخ ف إحداهما، الملكُ و ف الأخرى، الشَّيطانُ، و مثل ما ورد من أن اله تعال بعد ما أراد خلق آدم أمر
جبرئيل بأن يقبض قبضات من السماوات السبع و قبضات من الأرضين السبع ليخمر طينة آدم منها، إل غير ذلك من الأخبار

الدالة عل التئام الروح الإنسان من العوالم المختلفة (فهذا الاختیار ولید نفس الإنسان) فراجعها و تدبر.[7]»

مال إلا أنّه قد أخطأ فال عطَش إلعابدِ البقرة حیث إنّه أیضاً ی ّمال ‐حتال وا بمیل البشر نحوقد أقر أنّ کافّةَ الفلاسفة فرغم
التّطبیق‐ ولن المحقّق البروجردي قد أنر ذل من خلال تل الروایاتِ المذکورة فإنّ أمیال الإنسانِ متساويةُ الأطرافِ تجاه

المال أو الرذالة وفقاً لتصریح الروایات، فلربما اختار الشّقاء رغم علمه بدَناىته.

‐ فبالتّال وعقیب بیاناتِ المحقّق البروجردي قد حانَ الآن أن نَعترِض علیه:

· أولا: إنّه قد اتَّجه اتّجاه المحقّق النائین بالضبط رغم اختلافِ التقریب، ولهذا ستَتَوجهه نفس إشالاتِ المحقّق الاصفهان تجاه
المحقّق النائین تماماً بأنّ الإرادةَ مندمجةٌ مع الاختیارِ.[8]



· و ثانیاً: إنّ المحقّق البروجردي لم یحل عقدةَ الجبر إذ نتساىل منه هل هناک إرادةٌ إلهیةٌ ف القوة العاقلة المنحازَة إل المال أم لا
‐عتقدِ المحقّق البروجرديفحسب ‐وفقاً لم الاختیارِ البشري عل زنا الأفعالها و رکإرادةَ أساساً، فلو ألغَینا الإرادةَ من أساس

لاستتبع محذور شبه التّفویض لأنّه قد أثبت عدم قابلیة الجعل البسیط للعلیة الت ه ذاتیة الشی و هذا سیفض إل أنّه لا إرادةَ له
یةَ تعال تجاه علیة الأشیاء کاختیارِ الزین أو الشّین بل ه تَخُص البشر فحسب فهو مستقل ف الأعمال تماماً لأنّ النفس البشر

تَخلُق الاختیار من ذاتها بلا إرادة إلهیة تجاه هذا الاختیارِ ‐ل یتولّدَ الجبر من هذه الإرادة‐ و هو التفویض، و لن لو أقر المحقّق
یةُ مخلوقةٌ البروجردي بدخالة الإرادة الإلهیة ف الاختیار للزِمه أن یجیب عن إشال الجبریة حیث نَتسائل منه: ألیستِ النفس البشر

من إرادة اله تعال، فبالتّال إنّ إرادةَ اله إما دخیلةٌ أیضاً ف إرادة البشر و إما لا....

وأما القول الذي نسبه البعض ‐ضمن کتاب المحقّق الخمین ثم رده هناک‐ إل المحقّق البروجردي فیعدّ هذا الانتساب غَلطةً
من جانبِ مقرر التاب، حیث قد ورد:

«وقد يقال (المحقق البروجردي): إنّ إرادية الفعل بالإرادة لن إرادية الإرادة بنفسها لا بإرادة اُخرى، كموجودية الوجود ومنورية
النور.[9]

وفيه: أنّ ذلك خلط بين الجهات التقييدية والتعليلية؛ (فإن مقام البحث حول حیثیة هذه الإرادة) فإنّ معن موجودية الوجود بذاته أنّه
لا يحتاج ف صدق المشتق عليه إل حيثية تقييدية وإن احتاج إل حيثية تعليلية إذا كان ممناً، وبهذا المعن لو فرض كونها مرادة

بذاتها لا تستغن عن العلّة، والإشال ف أنّ علّتها هل ه إرادة اُخرى منه أو أمر من خارج؟[10]»

فإنّ المحقّق البروجردي لم یتفوه بهذه الإشالیة بتّاً کما استحضرنا مقالتَه بأسرِها.

----------------------
[1] سورة الإنسان ‐ الآية ٢

[2] بروجردی حسین. 1415. نهاية الأصول.ج1 ، ص 96. تهران ‐ ایران: نشر تفر.
[3] و نَعتقدُ بأنّ الآیةَ مطلقةٌ من هذا البعد فإنّها تتحدّث حول مبدأ الخلقة و ه النطفة و حول الأبعادِ المختلفة للإنسانِ حیث قد

إل بلا حاجة الشّاسع هذا الإطلاق لالحیوان، فالآیةُ تتحم قَته علقد فو ة التة و الجسدیمن العناصرِ الروحی زِیجاختلطَ بم
.لما کلّفَه الشّارع بشی أیضاً بحیث لو عجز ةه الجسمیمع قدرت بیتناس الأبعادِ الروحیة فحسب فإنّ الابتلاء تحدیدِها عل

[4] لمحات الاصول ص ۴۳: ثم إن الإنسان ف صدور كل فعل منه، لا بد من تصوره و ترجيحه أحد جانب الفعل و الترك، و
حيث كان له عقل مميز، و له ميول مختلفة‐ حسبما عرفت‐ يجعل الفعل و الترك ف كفت ميزان عقله، فإن رجح جانب الفعل

يختار لنفسه فعله، و يفعله بإرادته، أو يختار تركه و يتركه كذلك، فقد يرجح النفع الدنيوي العاجل عل الضرر الاخروي الآجل
فيختاره؛ أي يعتقده خيرا لنفسه، فيفعله باختياره و إرادته، و قد يرجح تركه فيتركه كذلك.

و لعل إل ما ذكرنا أشار تعال ف سورة الدهر، حيث قال: «هل أت عل الإنسان حين من الدهر لم ين شيئا مذكورا* إنا خلقنا
الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعا بصيرا* إنا هديناه السبيل إما شاكرا و إما كفورا» .

و لعل «النطفة» ه النطفة الروحانية الت أشارت إليها أخبار الطينة كما يظهر للمتدبر فيها. و المشج هو المختلط، و الجمع
للإشارة إل كثرة الاختلاط، و هذا الاختلاط إشارة إل الرقائق العلوية و السفلية. و الدليل عل أن «النطفة» ه الروحانية، قوله:

«نبتليه» فإن الابتلاء مناسب للروح، لا للجسد و المادة الجسمانية. و السمع و البصر أيضا هما الروحانيان منهما؛ بمناسبة الابتلاء
و الهداية، فبهما يميز الصلاح من الفساد.

و هداية السبيل عبارة عن بعث الأنبياء، و إرسال الرسل، و إنزال التب.
و قوله: «إما شاكرا و إما كفورا» إشارة إل اختيار الطاعة، فيون شاكرا لأنعم اله، أو المعصية فيون كفورا.

[5] التفسير البير ج‏30 ص740 من سورة الإنسان الآية 2: قوله تعال: انَّا خَلَقْنَا انْسانَ من نُطْفَة امشاج‏ فيه مسائل:
المسألة الأول: المشج ف اللغة: الخلط، يقال: مشج يمشج مشجا إذا خلط، و الأمشاج الأخلاط، قال ابن الأعراب: واحدها مشج و



مشيج، و يقال للش‏ء إذا خلط: مشيج كقولك: خليط و ممشوج، كقولك مخلوط .... و اختلفوا ف معن كون النطفة مختلطة
فالأكثرون عل أنه اختلاط نطفة الرجل بنطفة المرأة كقوله: يخْرج من بين الصلْبِ و التَّرائبِ‏ [الطارق: 7] قال ابن عباس هو

اختلاط ماء الرجل و هو أبيض غليظ و ماء المرأة و هو أصفر رقيق فيختلطان و يخلق الولد منهما، فما كان من عصب و عظم و
قوة فمن نطفة الرجل، و ما كان من لحم و دم فمن ماء المرأة، قال مجاهد: ه ألوان النطفة فنطفة الرجل بيضاء و نطفة المرأة
صفراء، و قال عبد اله أمشاجها عروقها، و قال الحسن: يعن من نطفة مشجت بدم و هو دم الحيضة و ذلك أن المرأة إذا تلقت

ماء الرجل و حبلت أمسك حيضها فاختلطت النطفة بالدم، و قال قتادة: الأمشاج هو أنه يختلط الماء و الدم أولا ثم يصير علقة ثم
يصير مضغة، و بالجملة فهو عبارة عن انتقال ذلك الجسم من صفة إل صفة، و من حال إل حال. و قال قوم: إن اله تعال جعل

ف النطفة أخلاطا من الطبائع الت تون ف الإنسان من الحرارة و البرودة و الرطوبة و اليبوسة، و التقدير من نطفة ذات أمشاج
فحذف المضاف و تم اللام.

أما قوله تعال: نَبتَليه‏ ففيه مسائل:
المسألة الأول: نبتليه معناه لنبتليه، و هو كقول الرجل: جئتك أقض حقك، أي لأقض حقك. المسألة الثانية: نبتليه ف موضع

الحال، أي خلقناه مبتلين له، يعن مريدين ابتلاءه.
المسألة الثالثة: ف الآية قولان: أحدهما: أن فيه تقديما و تأخيرا، و المعن فجعلناه سميعا بصيرا لنبتليه و القول الثان: أنه لا حاجة

إل هذا التغيير، و المعن إنا خلقناه من هذه الأمشاج لا للبعث، بل للابتلاء و الامتحان.
ثم ذكر أنه أعطاه ما يصح معه الابتلاء و هو السمع و البصر، فقال: فَجعلْناه سميعاً بصيراً و السمع و البصر كنايتان عن الفهم و

التمييز، كما قال تعال حاكيا عن إبراهيم عليه السلام: لم تَعبدُ ما لا يسمع و لا يبصر [مريم: 42] و أيضا قد يراد بالسميع المطيع،
كقوله سمعا و طاعة، و بالبصير العالم يقال: فلان بصير ف هذا الأمر، و منهم من قال: بل المراد بالسمع و البصر الحاستان

المعروفتان و اله تعال خصهما بالذكر، لأنهما أعظم الحواس و أشرفها.
[6] سورة الشورى ‐ الآية ‐ ٤٥.

[7] بروجردی حسین. 1415. نهاية الأصول. Vol. 1. تهران ‐ ایران: نشر تفر.
يةَ لَما أمنَها فعل شی إطلاقاً و أما [8] و بعبارة جلیة: لو افتَقَدَتِ النّفس قُواها الباطنيةَ ‐کالعلم و القدرة و الإرادة‐ أو الظاهر
أفعالِ النّفس بل إل إل الفعل بنتَسالنّفس بحیث لا ی عدّ صفةً قائمةً فاختیاراً لأنّه ی ذاک العنصر سمالقُوی فلا ی بضم النّفس
صفاته و تل الصفةُ نُسمیها بالإرادة ولهذا فالنّفس لا تَمتل عنصراً رابعاً باسم الاختیار، إذ القُوی الباطنية أوالظاهريةُ لا تَخلق
الاختیار ک یقَع ما بین الإرادة و حرکة العضلات، بل الهیجانُ النّفس ‐و ه نفس الإرادة‐ سیتأکد ک یحقّق الحرکةَ، نعم قد

أجاد المحقّق النائین ضمن أبحاث "اللام النفس" حیث قد دمج الاختیار بنفسِ الطّلب ل یسجِل التغایر ما بین الطلب و الإرادة
فصرح آنَذاک بأنّ النفس ستَهجم نحو المتَطَلَّب بالإرادة ثم الطَّلبِ من دون أن یف ما بین الاختیارِ و الطّلب نظراً لاندِماجِهِما،

:قائلا ح المحقق الاصفهانصر اه بالاختیار، ثمعنصراً رابعاً فسم هذا الحقل قد استَشم بینما ف
:نفسان الذي هو فعل وثالثاً: أنّ الاختيار

يةً لا ياً لون مبادِيه قهر إن كان لا ينفكّ عن الصفات الموجودة ف النّفس ـمن العلم والقدرة والإرادةـ فيون (الاختیار) فعلا قهر
اختيارية (إذ المفترض أنّ الاختیار یساوِق صفةَ الإرادة فإنّهما لا ینفان فسیصبِح الاختیار منقَهِراً کالإرادة أیضاً).

وإن كان (الاختیار) ينفَكُّ عنها ـوأنّ تلك الصفاتِ مرحجات ـ (فسیفض إل:) فه بضميمة النّفس الموجودة ف جميع الأحوال
علةٌ ناقصةٌ، و (الحال) لا يوجد المعلول إلا بعلّته التامة (فهذه المصححات مع النّفس لا تُصبِح علةً تامةً بل ستَظل ناقصةً دوماً، إذ

المفتَرض أنّ الاختیار منف عن المرجحات فسیصدِر فعلا ناقصاً).
[9] نهاية الاصول: ١٢٢. فهذا العنوانُ غلطةٌ بحتة.

[10] موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف. ج2. ص32 تهران ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س).


