
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 07 شوال 1445

الاوامر
الجلسة 76 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

اسةالحس ةلامیالأبحاثِ ال تَتمیم
ةراحزةَ وفقاً لصمیةَ المنهجیهذه الم ةَ تَنتَهِجفإن الإمامی "مبحثِ "الأمرِ بین الأمرین لنا إلبر، و قد تَوصالج منا أبحاثسلقد ح

الرِوایات ‐المرشدَة لحم العقل‐ فبالتّال إنّ هذه الفرةَ تَخُص مذهب الإمام الحق فحسب.

و أما نظراً للبعدِ العقل فقد برهن اللامیونَ و الفَلاسفةُ عل حقّانیة "الأمرِ بین الأمرین"بواسطة رفضِ نظریة "الجبر" و "التّفویض"
فحینما أبطَلُوهما بمختلَفِ الأدلّة العقلیة و النّقلیة فقد انحصر ‐عقلا‐الحل الوحیدُ و التّفیر السلیم عل الطّریق الثّالثِ المحایِد

تماماً.

إذ ‐باختصار‐ إنّ الفرةَ الجبریة ستَستدع هدم عدالة اله تعال لأنّ الفاعل لو ارتَب ذَنباً لَعاقَبه اله حتماً رغم انقهارِ الفاعل و
انعدام اختیارِه، و هذا یمثّل الظُّلم تماماً، و کذا عقیدةُ التّفویضِ حیث ستُفض إل نف التّوحید الأفعال إذ سینتج ‐بالنّهایة‐

حذف القدرة الإلهیة و تأثیراتها التّامة تجاه الإنسان تماماً.

فلو ألفَتنا الأنظار إل الآیاتِ و الرِوایاتِ، لرأیناها أنّها تُرشدنا إل النّتاج العقل ‐الأمر بین الأمرین‐ أیضاً، فبالتّال إنّا لم نَتَعبد ‐
ف هذه المسألة الاعتقادیة الحساسة‐ بالرِوایاتِ لأجل أمرِ المول فحسب، بل قد اصطَفینا الشّق الثالث ‐المحایِدَ‐ نظراً للحصر
العقل (من باب السبر و التّقسیم) حیث قد فَنَّدنا ضلالةَ الجبر و التفویض، فتَسجل الأمر بین الأمرین لأنّها ‐عل أیة حالة‐ قضیةٌ

منفصلةٌ حقیقیةٌ.

:ِوایات قائلاالر بعض الخوئ المحقّق رضمارِ قد استَحضهذا الم و ف

«منها صحيحة يونس بن عبد الرحمن عن غير واحد عن أب جعفر و أب عبد اله عليه السلام قالا: «إنّ اله أرحم بخلقه من أن
يجبِر خلقَه عل الذنوب ثم يعذبهم عليها، و اله أعز من ان يريد أمراً فلا يون، قال: فسئلا هل بين الجبر و القَدَر منزلةٌ ثالثة قالا:

نعم أوسع مما بين السماء و الأرض (و هو الأمر بین الأمرین)»

فبالتّال إنّ التّعبیر الأخیر إما یعدُّ:

.ةنهجیهذه الم ماء و الأرضِ لأدرک واقععةَ السک سن أدربحیث م سلهذا الم مقکنایةً عن ع ‐

‐ أو کنایةً عن کثرة المعارفِ الدّقیقة الامنة ف هذا المسل، و هذا هو الأوجه.

و منها: صحيحتُه الأخرى عن الصادق عليه السلام قال: «قال له رجل جعلت فداك أجبر اله العباد عل المعاص؟ قال: اله أعدل

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


من ان يجبرهم عل العاص ثم يعذبهم عليها، فقال له جعلت فداك ففوض اله إل العباد؟ قال: فقال: لو فوض إليهم لم يحصرهم
بالأمر و النه، فقال له جعلت فداك فبينهما منزلة؟ قال: فقال: نعم أوسع مما بين السماء و الأرض.

و منها: صحيحة هشام و غيره قالوا: قال أبو عبد اله الصادق عليه السلام انا لا نقول جبراً و لا تفويضاً.

ه عز و جل أجبر الناس علثلاثة أوجه: رجل زعم ان ال القدر عل و منها: رواية حريز عن الصادق عليه السلام قال: «الناس ف
المعاص، فهذا قد ظَلَم اله عز و جل ف حمه و هو كافر. و رجل يزعم ان الأمر مفوض إليهم، فهذا و هن اله ف سلطانه فهو
استَغفَر ه و إذا أساءدَ الحم نلفهم ما لا يطيقون، فإذا أحسه عز و جل كلف العباد ما يطيقون و لم يكافر. و رجل يقول: ان ال

اله، فهذا مسلم بالغٌ». بحیث قد بلغَ المطلوب ف العقیدة.

و منها: رواية صالح عن بعض أصحابه عن الصادق عليه السلام قال: «سئل عن الجبر و القدر فقال: لا جبر و لا قدر و لن منزلة
بينهما فيها الحق الت بينهما لا يعلمها الا العالم أو من علمها إياه العالم». و منها: مرسلة محمد بن يحي عن الصادق عليه السلام

قال: «لا جبر و لا تفويض، و لن امر بين الأمرين.

و منها رواية حفص بن قرط عن الصادق عليه السلام قال: قال رسول اله صل اله عليه و آله ‐ من زعم ان اله يأمر بالسوء و
الفحشاء فقد كذب عل اله، و من زعم ان الخير و الشر بغير مشيئة اله فقد اخرج اله من سلطانه، و من زعم ان المعاص بغير

قوة اله فقد كذب عل اله، و من كذب عل اله أدخله النار».

و منها: رواية مهزم قال: قال: «أبو عبد اله عليه السلام أخبرن عما اختلف، فيه من خلفت من موالينا قال: فقلت: ف الجبر أو
التفويض، قال: فاسألن قلت: أجبر اله العباد عل المعاص، قال: اله أقهر لهم من ذلك، قال: قلت ففوض إليهم؟ قال: اله أقدر

عليهم من ذلك، قال قلت فأي شء هذا أصلحك اله قال: فقلب يده مرتين أو ثلاثاً ثم قال: لو أجبتك فيه لفرت».

و منها: مرسلة أب طالب القم عن أب عبد اله عليه السلام قال: قلت: أجبر اله العباد عل المعاص قال: لا. قال: قلت: ففوض
إليهم الأمر؟ قال: لا، قال قلت: فما ذا لطف من ربك قال: بين ذلك».

و منها رواية الوشّاء عن أب الحسن الرضا عليه السلام قال: سألته فقلت: «اله فوض الأمر إل العباد قال: اله أعز من ذلك،
قلت: فجبرهم عل المعاص قال: اله أعدل و أحم من ذلك، قال: ثم قال (علیه السلام): قال اله يا ابن آدم انا أول بحسناتك منك

و أنت أول بسيئاتك من عملت المعاص بقوت الت جعلتها فيك».

و منها: رواية هشام بن سالم عن الصادق عليه السلام قال: «اله أكرم من ان يلف الناس ما لا يطيقون، و اله أعز من ان يون
ف سلطانه ما لا يريد».[1]»

 
برهنةُ المحقّق الخمین تجاه "الأمر بین الأمرین"

«فصل ف بيان المذهب الحق: وهو الأمر بين الأمرين والمنزلة بين المنزلتين، وفيه طرق:

منها: أنّه بعد ما علم أنّ التفويض وهو استقلال الممن ف الإيجاد والفاعلية، والجبر وهو سلب التأثير عن الموجود (المطلق)
ومزاولته تعال للأفعال والآثار مباشرة وبلا وسط، مستحيلان، اتّضح سبيل الأمر بين الأمرين وهو كون الموجودات الإمانية

مؤثّراتٍ لن لا بالاستقلال، وفيها الفاعلية والعلّيةُ والتأثير (لا بنحو جزء العلة بل بنحو إظهار مشیئة اله تعال) لن من غير



استقلال واستبداد، وليس ف دار التحقّق فاعل مستقل سوى اله تعال (بنحو العلیة التامة)

وسائر الموجودات كما أنّها موجودات لا بالاستقلال بل روابطُ محضةٌ ووجودها عين الفقر والتعلّق ومحض الربط والفاقة تون
ف الصفات والآثار والأفعال كذلك. فمع أنّها ذات صفات وآثار وأفعال، لم تن مستقّت ف شء منها كما تقدّم برهانه[2].

فمن عرف حقيقة كون الممن ربطاً محضاً عرف أنّ فعلَه مع كونه فعلَه (الإنسان) فعل اله سبحانه (أیضاً فلا یسند إل اله فقط
ک یتولَّدَ الجبر و لا یسندُ إل الإنسان ک یتولَّدَ التّفویض) فالعالم بما أنّه ربطٌ صرف وتعلّق محض، ظهور قدرة اله وإرادته وعلمه

وفعله، وهذا عين المنزلة بين المنزلتين والأمر بين الأمرين.»[3]

ّتجل رظهبأسرِه م الأفعال‐ بل العالم ف ما بین المخلوق و الخالق إطلاقاً ‐حت ألا نُف نةُ المذکورةُ قد ابتَنَت علرهإذن فالب
اله تعال إذ شاکلةُ خلقة المخلوقاتِ ‐کالبشر‐ ه عین الربط باله بلا انفاکٍ حتّ أفعالها فإنّها ستُؤثّر ف تحقّق الفعل بنحو

الربط الحرف ‐لا جزء العلة‐ بحیث ستَتجلّ المشیئةُ الإلهیة ف أعمالهم و سلوکیاتهم تماماً، فلو قَطع سبحانَه نظره ‐للحظة‐ عن
العالَم لاضمحل الربطُ ‐العالم‐ من جذرِه تماماً.

الإنسانِ آنَذاک ف فعل أمراً لَتحقَّق ه فحسب، فلو شاءه و قدرتال إرادة ةنوعی عل فطأو الشَّین تَنع ینالز المخلوق سواء فأفعال
أو البشر‐ ه الجمادات ه و حوادثه ‐سواءه و أفعالحرکات افّةدنا مسبقاً بأنّ حقیقةَ العالم به، إذ قد أکال مشیئة الخارج، لا قبل

عین الربط باله تعال فلیست العلیة التّامة بیدِهم أبداً، فلو فنا مسألةَ أفعالِ الإنسان عن فعل اله تعال لَتَزحلَقنا ضمن شبهة
التّفویض ‐و کذا الجبر من جهة أخری‐ بینَما علینا أن نُوحدَ الأفعال معاً کما وحدنا أصل الوجودِ و الإرادةَ الإنسانیةَ مع اله

تعال، و إنّما الفارق هو التّجل لیس أکثر.

:قائلا عتقَدِه بآیاتٍ عدیدةم عل الخمین ستَشهِدُ المحقّقثم ی

«ولعلّه إليه أشار ف قوله ‐ وهو الحق ‐: «و ما رميت اذْ رميت و لٰن اَله رم»[4] حيث أثبت الرم من حيث نفاه فقال:
[5]«هاَل شٰاءنْ يا لانَ اا تَشٰاوم ه وحوله، وقوله: «وة الته واستقلاله بل بقون بقوكونه منه لم ي رميت وما رميت»، فإنّ الرم»

فأثبت المشية له من حيث كونها لهم (أیضاً لأنه تعال قد نَسب الرم إل البشر و لن الرم ف الحقیقة قد تَحقَّق بمشیئة واحدة
و هو عین الربطیة) لا بأن يون المؤثّر مشيتين أو فعلين بالاشتراك بل بما أنّ مشيةَ الممن ظهور مشيته تعال وعين الربط

والتعلّق بها (و قد أبرزَ البشر تل المشیئةَ و القدرةَ الإلهیةَ بفعله لیس أکثر إذ الإرادةُ واحدةٌ بینهما).»[6]
 

-------------------
[1] خوئ ابوالقاسم. 1410. محاضرات ف أصول الفقه (الخوئ). Vol. 2. ص83 قم ‐ ایران: انصاريان.

[2] ‐ تقدّم ف الصفحة ١٦.
.ص20 تهران ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين .Vol. 2 .قدس سره الشريف [3] موسوعة الإمام الخمين

بل هو عین الجبرِ إذ الحرف الرابطُ لا یمل التأثیر لولا الطرفین فقوامه تماماً بهما، و لهذا یعدّ هذا التّفیر من مذهبِ العرفانِ
الخاط بالامل بحیث سیئول إل وحدة الوجودِ مع الموجود، و ذل وفقاً لإشارة الشّهید الصدر إلیه حیث یقول: و هذا الاحتمال

ذهب إليه عرفاء الفلاسفة و متصوفوهم، و حاصله، أن هذا الفعل له فاعلان، و هما المول و العبد، و لن هذين الفاعلين ليسا
طوليين، كما هو الحال ف الاحتمال الثالث، كما أنهما ليسا عرضيين، كما هو الحال ف الاحتمال الرابع، و إنما ه فاعلية واحدة،
بحيث أن هذه الفاعلية الواحدة، بنظر تنسب إل العبد، و بنظر آخر تنسب إل المول تعال، بناء منهم عل تصور عرفان للعبد و

للمخلوقات، لأنها معان حرفية و استهلاكية إذن فنسبتها إل الباري تعال، نسبة المعن الحرف إل المعن الاسم عند الأصوليين،
ذلك الموجودات بالنسبة إلف ،الاسم ليس له هوية استقلالية، بل هو فان و مستخدم بين يدي المعن الحرف ما أن المعنف
خالقها، فإذا نظر إل هذه الموجودات بما ه تعلّقات و اندكاكات، إذن ففعلها عين فعل الباري تعال، و فعل المندك عين فعل



المندك فيه، إذن فه فاعلية واحدة و هذه الفاعلية الواحدة، ه بالنظر الاندكاك ه فعل المول، و بالنظر اللااندكاك ه فعل
تصور عالم الوجود، لا برهان عليه فضلا عن أن الوجدان عل ف ذوق صوف عل ن هذا الاحتمال كما عرفت مبنالعبد، و ل

خلافه فلا نقره. (بحوث ف علم الأصول (عبد الساتر). Vol. 4. ص63. بیروت ‐ لبنان: الدار الإسلامية.)
[4] ‐ الأنفال (٨):١٧.

[5] ‐ الإنسان (٧٦):٣٠؛ التوير (٨١):٢٩.
[6] نفس المصدر.


