
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 04 ذیقعده 1445

الاوامر
الجلسة 88 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

تجزِئة الأحام إل المولویة و الإرشادیة
لقد بسطنا کافّة الأنظار المتوفّرة حول "الموضوع له لصیغة الأمر" فمن الضروري أن نَدرس شقوق الحم الشّرع النابع من أوامر

المول، فإنّ المشهور قد شَعب الحم إل شُعبتین:

· الحم المولوي نظیر أقیموا الصلاة.

· و الحم الإرشادي نظیر أطیعوا اله.

ثم بدا التّسائل التّال: ما ه علاقة صیغة الأمر مع هذه الأحام؟

1. فاعتقد البعض بأن استخدام الصیغة یعدّ أوسع نطاق من المولویة و الإرشادیة ‐الأعم و الأخص المطلق‐ بحیث إنّ الآمر
بإمانه أن یستخدم الصیغة ف کلیهما بأن یتّخذ المعن الجامع للصیغة ‐کمطلق الأمریة‐ ک یشملَهما معاً.

2. بینما البعض قد خَص الأوامر بالمولویة فحسب.

3. بینما المشهور و المحقّق الآخوند قد رفضوا أساس تقسیم الحم إل المولویة و الإرشادیة نهائیاً، إذ هذا التّشقیق لا یرتبط
‐ فایة‐ أو بمعنوفقاً لل‐ بینما استعمالها بداع بمبحث "الموضوع له لصیغة الأمر" فإنّ الصیغة قد وضعت للطلب الحقیق
وفقاً للمشهور‐ غیر الطلب الحقیق کالإرشادیة یعدّ استعمالا مجازياً تماماً ‐فالمحور هو مبن الأصول ف وضع الصیغة‐ فلو

طلب منّا المول إیجاد الفعل خارجاً بلحاظ مولویته لأصبح مولویاً، بینما لو أرشدنا المول إل مصلحة عمل محدّد نظیر «أطیعوا
وبر ما لا یؤکل لحمه» لأصبح إرشاده إخباراً عن تل ف عن الغرر» و «لا تصل النب مفسدته نظیر «نه ه و الرسول» أو إلال

ترتّب أيةً زائدة و لهذا لا یع‐ طلبیأط‐ إنشائه الخارج ِد علزولم ی تومة ‐لیس أکثر‐ فإنّ المولالمصالح و المفاسد الم
ثواب أو عقاب ف الإرشادیات إذ تُعدّ محض إنباء عن أسرار العمل المخبأة من دون إعمال مولویة فائقة عل الملّف نظیر

الإرشاد إل الشرطیة أو المانعیة أو الجزئیة، فلا تُعدّ الإرشادیة مطلوب الآمر به تَنفیذُها بصلاح العامل بحیث له الرشاد لو عمل
بالإرشاد، بینما الأمر المولوي یتمیز بمیزة أته یقع مطلوب المول بضم ثواب و عقاب.

 
التّمایزات الرئیسیة ما بین الأحام المولوية و الإرشادية

إنّا لازِلنا نَتدارس أبعاد هذه الأحام من منظار المشهور و المحقّق الآخوند، فإنّ المائز الأساس هو:

1. أن الأمر الصادر بلون المولویة الشّرعیة و الطّلبیة معاً یندرج ضمن الأحام المولویة، بینما الأمر الصادر بلون الإخبار و بلا
طلب حقیق للآمر سیندرج ضمن الأحام الإرشادیة لأنّها تُخبِر الملّف عن المصالح و المفاسد المستودعة ف العمل المحدّد و

لهذا لا تُعدّ مطلوب المول إطلاقاً.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


2. و ف اتّجاههما سیتّضح أنّ الإرشادیة لا تُرتّب الثّواب و العقاب أساساً لأنّها عدیمة المولویة و الطّلبیة، إلا أنّ الملف لو شاء
بعث و تحری توفّر أيکالأوامر، و لهذا لا ی نفّذ تلة فعلیه أن یعن المفسدة الواقعی ة و التّنحالمصلحة الواقعی الحصول عل

تجاه الإرشادیات ‐أطیعوا اله و الرسول‐ بینما المولویات تَتمیز بالبعث و الإرسال و الإیقاع و الطلب خارجاً ‐أقیموا الصلاة‐
لأنّها مطلوبة المول مع آثارها الأخرویة و الدّنیویة.

3. بالرغم من أن العبد لا یدرک أي ملاک ف المولویة و لن سیتحتّم علیه إجراء متطلّبات المول حصولا للثواب و درا للعقاب
لأنّهما من لوازم المولویة، بینما العبد سینفّذ الأوامر الإرشادیة خصیصاً لاکتساب الملاکات المخبوئة و لصالح نفسه لا لأجل

مولویة المول ‐نظیر أوامر الطبیب‐
 

مقارنة المولویة و الإرشادیة مع مختلَف المبان الأصولیة
فبالتّال إنّ القُدام ‐و حتّ الفایة‐ یرون أنّ الأمر الإرشادي مجازي و بالطّبع سیصبح صورياً تماماً إذ لم یتحقّق الموضوع له

‐الطلب الحقیق أو الإنشائ‐ ف الإرشادیات الإخباریة فإنّ حقیقة الإرشاد تَتمثّل ف الحایة و الإخبار عن الملاک ‐أي الأمر
بداع الإخبار‐.

و أما وفقاً للمحقّقین النّائین – النّسبة الإیقاعیة‐ و العراق ‐الإرسالیة‐ و صاحب المنتق ‐الطلبیة‐ و السید الحیم ‐
التّوینیة الادعائیة‐ فلا تَتحقّق أيةُ نسبة ف الإرشادیة إذ المتلم الآمر لم یوقع و لم یرسل و لم یون و لم یطلب أي عنصر من

المخاطب ک تتولّد تل النسب إطلاقاً.

و لن الأنیق ضمن هذه المبان أنّه وفقاً لمعتقدنا و للمحقّقین الحائري و الرشت ‐و السید محمد رضا اللپایان‐ ستَنسجم
الحایة مع الأوامر الإرشادیة إذ الإنشائیات ‐سواء المولویة أو الإرشادیة‐ تعدّ حایات ف الحقیقة، فلا نَتورط ف المجازیة بل

الصیغ قد استخدمت ف موضوعها و موطنها المتأصل ‐الحایة‐ فالأمر ب"أطیعوا الرسول" لیس مطلوباً بلون المولویة بل یعدّ
حایة عن إرشاد المول، بینما "أقیموا الصلاة" یعدّ حایة عن مولویة المول ف المتعلّق.

فبالتّال نعتقد بأنّ عنصريِ "المولویة و الإرشادیة" هما من أقسام الحم ‐لا من شقوق الأمر‐ بحیث لو حم الشّارع بحم محدّد
.ة المعانلة لهما بالصیغة و نوعیمولوي أو ارشادي، و لهذا لا ص إل لّف لانشقة المذم معتبراً عل

عتقدنا بمقالة المحقّق الهمدانتعزیز م
إنّ صاحب المنتق قد نقل لنا مقالة المحقّق الهمدان ‐حیث إنّه أیضاً قد أوحد ما بین المولویة و الإرشادیة ف الموضوع له‐

:قائلا

«و إذا تبين ان جميع هذه الأمور لا تصلح للداعوية ما عدا الاستهزاء ‐ عل إشال فيه ‐ فلا وجه لأن يقال: ان الصيغة هنا
مستعملة ف معناها، و لن لا بداع البعث و التحريك بل بداع آخر.

فالأول ان يقال ف هذه الموارد: ان الصيغة مستعملة فيها ف معناها الحقيق و بداع البعث و التحريك، إلا ان موضوع التليف
فف (لفم الصیام و أقیموا الصلاة فإنهما لمطلق المکتب علی) لفلا مطلق الم الموضوع الخاص ليف وارد علمقيد، فالت

مورد التعجيز يون التليف الحقيق معلقاً عل قدرة الملف بناء عل ادعائه، فيقال له ف الحقيقة: «ان كنت قادرا عل ذلك فأت
به» فحيث انه لا يستطيع ذلك و لا يقدر عليه لا يون ملّفاً (فرغم وجود البعث و لنه عاجز عن التلیف) لا بلحاظ عدم كون

التليف حقيقياً (بأنه مجاز کما قاله القدام و لا وفق الآخوند القائل بداع التعجیز) بل بلحاظ انشاف عدم توفر شرط التليف
فيه و عدم كونه مصداقا لموضوع الحم، فموضوع الحم هاهنا هو القادر (عل ذل الموضوع المحدّد) لا مطلق الملف، و
هذا يقال ف التهديد فان الحم فيه مشروط بمخالفة الأمر ف مروهة و ما لا يرض بفعله و عدم الخوف من عقابه، فيقول له:



لام فذا الالمقام، و ه روه عندي»، فالموضوع خاص ففعل الم افعل هذا إذا كنت لا تخاف من العقاب و مصرا عل»
.البواق

و مثل هذا (البعث إل الموضوع الخاص) يقال ف الأوامر الواردة ف أجزاء الصلاة، فان المشهور عل انها أوامر إرشادية تتفّل
الإرشاد إل جزئية السورة مثلا و غيرها (فتُرشدنا إل المصلحة المتوفّرة ف العمل الخاص لا إل مطلق التلیف)».[1]

:قائلا مقالةَ المحقّق الهمدان قد استعرض و من ثَم

ة (ففیها أیضاً البعث) إلا انها واردة علتحقيق فيها لا بأس فيه و هو: انها (إرشادیة) أوامر مولوية حقيقي ن للفقيه الهمدانو ل»
موضوع خاص، و هو من يريد الإتيان بالمركب الصلات كاملا و عل وجهه، فأنه قيل لهذا الشخص: «ائت بالسورة» (ففیه

الطلب و البعث إل السورة و لنه عمل خاص بأن لو أردت تمیل الصلاة فقرأ السورة ضمنها أیضاً) فمن لا يريد ذلك لا يلّف
بهذا التليف، فالامر مولوي لن موضوعه خاص[2].

و المتحصل: انه إذا أمن الالتزام بان الصيغة ف هذه الموارد مستعملة ف النسبة بداع البعث و التحريك جدا، فلا وجه لتلف
جهة أخرى ف حل الإشال ف هذه الموارد، كما تصدى لذلك صاحب الفاية».[3]

:بتدأ قائلابیاناته، حیث ی إمعاناً ف حوار المحقّق الهمدان نّا قد استحضرنا نصو ل

«فنقول: هذا القسم من الطلب هو ف حدّ ذاته إلزام، و لن لا دلالة فيه عل كون المطلوب لازما لدى المول، فإنّ هذا شء
خارج عن مدلول الصيغة، و إنّما مدلوله إلزام العبد به، أي طلبه منه عل سبيل التنجيز، فيجب عل العبد بحم العقل الإتيان به،

إلا أن يدل دليل عقل أو نقل عل عدم لزومه لدى المول، و أنّه لا يؤاخذه عل مخالفته.

.و مولوي قسمين: إرشادي يستفاد منها وجوب الفعل أو استحبابه‐ عل و الحاصل: أنّ الأوامر ‐الت

أما الإرشادي: فهو ما كان مسوقا لبيان لزوم الفعل أو ندبه لا بلحاظ كونه مطلوبا بهذا الطلب، بل من حيث هو بلحاظ المصلحة
الامنة فيه دنيوية كانت أم أخروية، و هذا هو المنساق إل الذهن من الأوامر المعلّلة بما يترتّب عل متعلّقاتها من المصلحة، كما

ف قولك: «أسلم حت تدخل الجنّة» و الأوامر الصادرة عل سبيل الوعظ و الإرشاد و الحث عل الخروج عن عهدة التاليف، و
الأوامر المسوقة لبيان كيفية الأعمال من العبادات و المعاملات، و الأوامر الواردة ف المستحبات لا يبعد أن يون أغلبها من هذا

القسم، و لا تأمل ف أنّ إرادة هذا المعن (إرشاد إل المصلحة) من صيغة «افعل» خلاف ما يقتضيه وضعه (للطلب).

و أما المولوي: فهو ما كان الغرض منه بعث المأمور عل الفعل، كما ف قول الوالد لولده أو السيد لعبده: «ناولن الماء» عند
إرادة شربه، و هذا القسم هو محل كلامنا، كما أنّه هو المتبادر من صيغة «افعل»

فنقول: إذا كان مقصود المول من قوله لعبده: «اشتر الخبز و الجبن و البصل» مثلا: بعثه عل شراء هذه الأشياء و إحضارها
لديه، فلا نعقل فرقا فيما يريده من لفظه بين أن يون بعض هذه الأشياء أو جميعها غير مهم لديه بحيث لا يؤاخذه عل مخالفته، أو

بعثه عل جميع التقادير ليس إلا ا لديه، سواء طلب الجميع بأمر واحد أو بأوامر متعدّدة، فإنّ مراده بلفظه علكون جميعها مهم
الفعل الذي تعلّق به طلبه، و صدق هذا المعن ‐ أي إرادة إيجاد المتعلّق ف الجميع عل سبيل التواطؤ و التشيك ‐ إنّما هو فيما
بعثه عل الطلب، أي المصلحة الت أحرزها ف الفعل و دعته إل الأمر بإيجاده، و بعد أن دعته المصلحة إل الأمر بالإيجاد فلا نرى

حينئذ تفاوتا فيما يريده بقوله: «اشتر» إلا أنّ تلك المصلحة الباعثة له عل الطلب قد لا تون لديه لازمة التحصيل، فيبين ذلك



لعبده بقرينة منفصلة، فيقول مثلا: «البصل الذي أمرتك به ليس بواجب» فيعلم من ذلك أنّ أمره المتعلّق به كان عل جهة
الاستحباب، لا أنّ مراده بتلك العبارة كان معن غير ما فهمه من كلامه».[4]

---------------------
.روحان ه سيد محمد حسينص398 قم ‐ ایران: دفتر آيت ال .Vol. 1 .الأصول محمد. 1413. منتق [1] روحان

.الفقيه آغا رضا. مصباح الفقيه ‐ ١٣٣ كتاب الصلاة ‐ الطبعة الأول [2] الهمدان
[3] نفس المصدر المسبق.

[4] همدان رضا بن محمد هادی. 1376. مصباح الفقیه. Vol. 10. ص282 قم ‐ ایران: المؤسسة الجعفرية لاحياء التراث.


