
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » مادة الأمر و صیغته »

بتاريخ 13 ربیع الاول 1446

اوامر
الجلسة 98 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

إنهاء النّقاش حول دلالة الصیغة عل الوجوب أو الاستحباب
لقد انطرح التّسائل حول کیفیة دلالة الصیغة عل الوجوب ‐عقب تسلُّمه لدی العلماء‐ فهل تُوصلنا الدلالة عبر الوضع أو بواسطة

الإطلاق أو من خلال العقل أو ببرکة حم العقلاء، و قد أسلفنا جزیئاتِ هذه الأبحاث ضمن «مادة الأمر» إلا أنّا ف هذه الجلسة
سنُنه هنا النّقاش حول صیغة الأمر.

:قائلا «ّة «التّبادر الحاقمن خلال عملی المحقّق الآخوند الوجوب ّو قد تَبن

«المبحث الثان ف أن الصيغة حقيقة ف الوجوب أو ف الندب أو فيهما أو ف المشترك بينهما وجوه بل أقوال:

‐ و لا يبعد تبادر الوجوب عند استعمالها بلا قرينة.

‐ و يؤيده عدم صحة الاعتذار عن المخالفة باحتمال إرادة الندب مع الاعتراف (العقلاء) بعدم دلالته (الأمر) عليه (الوجوب) بحال
أو مقال.»[1]

و قد عن من هذه التّأییدیة أنّ العقلاء یتعذّرون ‐لترک العمل‐ لأجل الإطلاق إذ إنّهم یتّلون عل استرسال کلام المتلم فلو علَّق
الصیغة بقید استحباب لاستَنبط العرف أنّ نَمط الحم استحباب حتماً بینما لو أهمل القرینةَ لَحم العرف بالوجوب، فبالتّال إنّ

بطلان الاعتذار ‐لترک الأمر‐ لا یعدّ دلیلا عل أنّ الصیغة قد وضعت للوجوب ‐تبادراً‐ بل سبب رفض الاعتذار هو أنّهم یتّخذون
إطلاق مقالة المتلّم فحسب.

و نلاحظ علیه بأنّ التّبادر الذي طرحه لم ینبع من حاق اللفظ ‐صیغة الأمر‐ بل نَعتقد بأنّ العقلاء قد استَنبطوا الوجوب من عملیة
الوجوب عبر ل إلإنّا لم نَتوص فاستخرجوا الوجوب عندئذ، فبالتّال علّق کلامه بقید استحبابلم لم یالإطلاق حیث رأوا أنّ المت

.الوضع التبادري
 

1) اعتراضیة الفایة تجاه دعوی المعالم

:النّدب ‐ضمن الشّریعة‐ قائلا عالم (1010ق) وفور استخدام الصیغة فصاحب الم علقد اد

«فائدة: يستفاد من تضاعيف أحاديثنا المروية عن الأئمة عليهم السلام أن استعمال صيغة الأمر ف الندب كان شائعا ف عرفهم
ل التعلق فشفي بحيث صار من المجازات الراجحة المساوي احتمالها من اللفظ لاحتمال الحقيقة عند انتفاء المرجح الخارج

إثبات وجوب أمر بمجرد ورود الأمر به منهم عليهم السلام.»[2]

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2276
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


النّدب أیضاً بحیث قد أوقَفَتِ الظّهور وایات قد أکثَرت الاستعمال فالوجوب إلا أنّ الر أنّ الصیغة ظاهرةٌ ف رغم ،فبالتّال
.لاشالوجوب فأصبح م ف التّبادري

:ل علیه المحقّق الآخوند قائلاو قد استَش

ثرة استعماله فتاب و السنة و غيرهما لا يوجب نقلَه (الأمر) إليه (الندب) أو حملَه عليه لال و كثرة الاستعمال فيه (الندب) ف»
الوجوب أيضاً.» [3]

و نعترض علیه بأنّ المعالم لم ینطُق بالنّقل أو الحمل بل قد تَوقَّف ف استظهار الوجوب عن الصیغة و لم یحملها عل الاستحباب
کما زعمه الفایة و لهذا قد صرح المعالم قائلا: «فيشل التعلق ف إثبات وجوب أمر بمجرد ورود الأمر به منهم عليهم السلام.»

هجمات المحقّق البروجردي تجاه الفایة
1. و قد اعتَرض علیه المحقّق البروجردي أیضاً قائلا: بأنّ مورد کلام کل من العلَمین ‐الفایة و المعالم‐ متفاوِت تماماً فإنّ
المعالم قد تَحدّث حول ۇفور استعمال النّدب ف کلمات الأئمة الأطهار علیهم السلام فحسب، بینما المحقّق الآخوند قد أدخَل

النّدب ف التاب و السنة و غیرهما أیضاً، فبالتّال لا تَتوجه إعتراضیة الفایة تجاه المعالم.

ولنّا نُحام مقالةَ الفایة بأنّ المحقّق الآخوند قد وسع نطاق الإشال ‐کثرة الاستعمال ف النّدب‐ إل التاب و السنّة و غیرهما
أیضاً، و بات جلیاً أنّ لفظة «السنّة» تَتنف مرویات النب و الأئمة معاً علیهم السلام.

2. و قد أکمل نقاشَه مع الفایة أیضاً معترضاً:

‐ «مع أن الاستعمال و إن كثر فيه (الاستحباب) إلا أنه كان مع القرينة المصحوبة (فلوتَتبعنا کافّة الاستحبابات لرأیناها مصحوبةً
بمختلَف القرآئن).

‐ و كثرة الاستعمال كذلك (مع توفّر القرینة) ف المعن المجازي لا يوجب صيرورتَه مشهوراً فيه ليرجح أو يتوقف عل الخلاف
الأنس اللفظ ستقری الاستحباب بلا قرینة ل یتحقّق المجاز المشهور لابدّ أن تُحمل الصیغة عل المجاز المشهور (فل ف

فیتجلَّ المجاز المشهور ف الصیغة)».[4]

:الته أیضاً قائلال إشأکم ثم

«و أما ثانياً: فما ذكره من أنّ كثرة الاستعمال مع القرينة المصحوبة لا توجب أنس اللفظ بالمعن المجازي، ف غير محله، إذ
اللفظ و القرينة لو استعملا معاً ف المعن المجازي فما ذكره صحيح (لا توجب الأنس نظیر رأیت أسداً یرم) و اما إذا استعمل

المجازي كثيراً، غاية الأمر أنه قد صاحبته القرينة حين الاستعمال، فلا نسلم حينئذ عدم أنس اللفظ بالمعن المعن نفس اللفظ ف
المجازي (إذ الأنس ‐و المجاز‐ قد تَون بنفس الاستعمال).»[5]

و تبسیطاً لمقالته، لاحظ عبارة: «رأیت أسداً یرم» فإنّ انضمام «الأسد» مع «یرم» قد نَبهنا بمجازیة الاستعمال ببرکة هذا
التّقارن فهنا لا یتشل الأنس اللفظ المجازي إطلاقاً ‐وفقاً للفایة‐ لاندماج اللفظ بالقرینة.

و لن لو استُعمل الأسد بمفرده ف الرجل الشّجاع نظیر: «جاء الأسد» ‐سواء استَعنّا من القرینة الخارجیة أم لا‐ لَتَولّد وقتَئذ



إلا أنّه لا یعن ،المجازي المعن فرده ففایة‐ إذ قد استُعمل اللفظ بملدي ال ّو تَحقّق المجاز المشهور حتماً ‐حت اللفظ الأنس
أنّ کل مورد قد استُعملت الصیغة ف الاستحباب مع القرینة فلا یتحقّق المجاز المشهور ‐کما زعمه الفایة‐ بل سیتحقّق الأنس

اللفظ تماماً رغم ورود القرینة ضمن استعمال الجملة، و بالتّال سیتسجل مقال صاحب المعالم بأنّ استعمال الصیغة ف النّدب
مجاز مشهور.

و أما وِجهة نظرنا ضمن هذه المعارضات فتُرافق مقالةَ المحقّق البروجردي فإنها ف غایة المتانة.
2) نَقضة الفایة تجاه المعالم

:عالم قائلانَقَض مقالةَ صاحب الم ثم

«كيف و قد كثُر استعمال العام ف الخاص حت قيل «ما من عام إلا و قد خص» و لم ينثلم به ظهوره ف العموم بل يحمل عليه
ما لم تقم قرينة بالخصوص عل إرادة الخصوص.»[6]

فإنّ صاحب المعالم یعتقد بسلامة «حقیقة العام عقیب تخصیصه» من دون المجازیة، فنَقضه الفایة بأنّ المعالم لا یلتزم بمجازیة
العام رغم ۇفور استخدام العام ف الخاص، و حیث سیظل العام عل عمومه فلتَن ‐و التَزِم بأنّ‐ الصیغة ظاهرةً ف الوجوب

رغم کثرة النّدب أیضاً.

:عالم‐ قائلاصوناً للم‐ مه المحقّق البروجرديو قد هاج

«و أما ثالثا: فف ما ذكره ‐من تنظير ما نحن فيه بمسألة العموم و الخصوص‐ نظر من وجهين:

· أ ‐ إنّ هذا مخالف لما سيذكره ف العموم و الخصوص من: أن لفظ العام عند إرادة الخاص، لا يستعمل ف الخاص، بل
يستعمل (العام) ف نفس ما وضع له (فهذا یجیب المعالم) غاية الأمر أنّ قرينة الخصوص تدل عل كون الإرادة الجدية مخالفة

ل الخاص ستعمل فلم ی الندب. (بینما العام للإرادة الاستعمالية، و هذا بخلاف ما نحن فيه، فإن صيغة الأمر بنفسها تستعمل ف
نَتورط ف المجازیة و لذا قد خَلط الفایة ما بین المراد الجدي و الاستعمال)

· ب ‐ إنه فرق بين ما نحن فيه و بين مسألة العموم و الخصوص من جهة أخرى أيضاً، و ه أن المعن المجازي ‐ فيما نحن
فيه‐ أمر واحد شخص، و هو الندب و قد كثر استعمال الصيغة فيه (فتَمتَزِج الصیغة بالمعن الندب فحسب) فيوجب أنس اللفظ

به، و هذا بخلاف مسألة العموم و الخصوص، فإنّ كل لفظ من ألفاظ العموم له معن حقيق و هو جميع الأفراد و معان كثيرة
معن الخاصة، فقولك: «أكرم العلماء» مريدا به جميع العلماء غير زيد استعمال ف مجازية بعدد ما يتصور له من المعان

مجازي، و إذا أردت به جميعهم غير بر فقد استعملته ف معن مجازي آخر، و هذا إذا أردت به جميعهم غير خالد، و كذا إذا
أردت به جميعهم غير اثنين أو ثلاثة.»[7]

فبالتّال، ثمة تمایز ما بین مجازیة الصیغة ف الندب و بین المجازیة ف العام و الخاص، حیث سیتبدّل معن العام بعدد مصادیق
الإرادات ‐للمتلّم‐ إذ سیستعمل العام ف مراد خاص حسب إرادة المتلّم بحیث إنّ کل مرید غیر الآخر، و لهذا ستَتاثر
المعان المجازیة بتعدّد مصادیق الإرادات فلا یستقر أنس لفظ ف العام أساساً، بینما تَاثر استخدام الصیغة ف الندب ‐

فحسب‐ سینجِب الأنس حتماً إذ لا تَتاثر مصادیق الصیغة حینئذ بل موردها ه النّدب فحسب، و هذا ‐المجاز ف الصیغة‐ هو
الذي قد عناه صاحب المعالم فبالتّال لا یتوجه نقض المحقّق الآخوند ف باب العام والخاص.



و نَعتقد بأنّ هذه الدّفاعیة متقَنة أیضاً و واردة عل الفایة حتماً.

:ة بأسلوب آخر قائلاالیهذه الإش ز المحقّق الخوئقد عز ،ة المحقّق البروجرديامتداد اعتراضی و ف

«الا ان استشهاده (قده) عل تلك البرى بالعام و الخاص ف غير محله، و ذلك لأن كثرة الاستعمال ف المقام إذا افترضنا انها
مانعة عن الحمل عل الحقيقة الا انها لا تمنع ف العام و الخاص. و ذلك لأن لصيغ العموم أوضاعا متعددة حسب تعدد تلك
ان كثرة الاستعمال ف حدة و بنفسها. و من الطبيع كل صيغة عل الصيغ، و عليه فلا بد من ملاحظة كثرة الاستعمال ف

الخاص ف إحدى هذه الصيغ لا تمنع عن حمل الصيغة الأخرى عل العموم، مثلا كثرة استعمال لفظة الل ف الخاص لا تمنع
عن ظهور الجمع المحل باللام ف العموم، و هذا و بلمة أخرى أن كثرة استعمال العام ف الخاص تمتاز عن كثرة استعمال

صيغة الأمر ف الندب بنقطة: و ه ان القضية الأول تنحل بانحلال صيغ العموم و أدواته، فيون لل صيغة منها وضع مستقل
غير مربوط بوضع صيغة أخرى منها. و لذلك لا بد من ملاحظة الثرة ف كل واحدة منها بنفسها مع قطع النّظر عن الأخرى، و

ه تمنع عن الحمل عل الحقيقة فيها دون غيرها. و هذا بخلاف صيغة الأمر حيث ان لها وضعاً واحداً فبطبيعة الحال كثرة
استعمالها ف الندب تمنع عن حملها عل الوجوب بناء عل الفرضية المتقدمة.»[8]

اختتامیة المبحث باستعراض مطمح النّظر
و حسماً للنّقاش، نود أن نَشف الستار عن المختار حول «کیفیة استخراج الوجوب أو النّدب عن الصیغة» فإنّا ضمن أبحاث

مادة الأمر قد رسخنا تحقیقة المحقّق الخمین و الشهید الصدر و... بأنّ المادة لا تُعرب عن الوجوب أو الاستحباب إطلاقاً و إنّما
حم العقلاء هو الذي یحدّد أحدهما، و عل هذا المنوال سنَصطف نفس الاصطفاء ف باب الصیغة أیضاً فإنّ العرف هو المتفّل

لتحدید الوجوب أو النّدب لا الصیغة بظهورها الوضع ‐زعماً للفایة و...‐ و لا بالحم العقل ‐زعماً للمحقّقین الهمدان و
.‐النّائین

و ل نُلائم ما بین مبن «الحایة» ‐ف باب الإنشائیات و الإخبارات‐ و بین حم العقلاء بالوجوب أو النّدب ‐من الصیغة‐
فنقول بأنّ المول حینما یستخدم صیغة الأمر، فف الحقیقة قد ح عن حقیقة الواقع أو إرادته ثم سیحم العقلاء بأن الصیغة

فإنّ العقلاء قد فَحصوا وفور استعمال الصیغة ف «ببرکة قاعدة «غلبة الظن ة عن الإرادة قد أفادت الوجوب و ذليالمح
النّدب لحدَّد قد أنتَجتِ الوجوب، بینما لو أراد المول أذهانهم بأنّ الصیغة بظهورها الحاک الغالب ف الظن الوجوب فاستقر

الصیغة بالقید النّدب، فمذ رأی العقلاء بأنّه لم ینصب قرینةً للاستحباب فقد استَظهروا الوجوب تماماً، فل ذل قد نَبع من قاعدة
«غلبة الظن ف الموضوعات» بحیث قد قَهر الظن ف اتّخاذ الوجوب ‐من الصیغة‐ فتَشل الأنس اللفظ ف اللزوم ‐لثرة

الاستعمال وفقاً لتصریح الفایة‐ ثم سیصبح هذا الحم العقلائ ‐بالوجوب‐ موضوعاً لحم العقل بالامتثال تماماً.

----------------------------
[1] کفایة الأصول (طبع آل البيت). ص70 قم ‐ ایران: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث.

.الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام [2] معالم الدین و ملاذ المجتهدین. ص53 قم ‐ ایران: جماعة المدرسين ف
[3] نفس المصدر.

[4] بروجردی حسین. 1415. نهاية الأصول. Vol. 1. ص105 تهران ‐ ایران: نشر تفر.
[5] نفس المصدر.

[6] آخوند خراسان محمدکاظم بن حسین. 1409. کفایة الأصول (طبع آل البيت). قم ‐ ایران: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث.

[7] بروجردی حسین. 1415. نهاية الأصول. Vol. 1. تهران ‐ ایران: نشر تفر.
[8] خوئ ابوالقاسم. 1410. محاضرات ف أصول الفقه (الخوئ). Vol. 2. ص125 قم ‐ ایران: انصاريان.




