
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الجمل الخبریة ف مقام الانشاء »

بتاريخ 25 ربیع الاول 1446

الجمل الخبریة ف مقام الانشاء
الجلسة 7 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

دراسة شبهة المحقّق البروجردي بنحو أوسع

لقد سردنا نظریته ‐حول نوعیة أوامر المعصومین علیه السلام‐ من نهایة الأصول إلا أنّ «لَمحات الأصول» قد بسطها أوسع
:قائلا

«تنبيه: ف الأحام السلطانية، و مما ذكرنا ف باب حمل الطلب عل الوجوب، و أنّ الطلب بأي نحو كان إما تمام الموضوع
ية الت تستعمل ف الطلب، فلا (فطلب المعصوم مولوي) أو كاشف عنه (الطّلب فالأوامر تُصبح إرشادیة) يعرف حال الجمل الخبر
نحتاج إل بيانها و بيان سائر المباحث المربوطة بحمل الطلب عل الوجوب، لن لا بأس بصرف عنان اللام إل ذكر نتة كثيراً

ما نحتاج إليها ف الفقه.

و ه أنّ الأوامر الصادرة عن رسول اله صل اله عليه و آله و سلم و عن الأئمة المعصومين عليهم السلام، قد تون:

‐ صادرة بعنوان السلطنة الإلهية؛ و بما أنّهم مسلّطون عل الرعية من قبل اله تعال، و لهم الرئاسة العامة، كأمره صل اله عليه
و آله و سلم بالخروج مع جيش اُسامة بن ثابت، و كأمر أمير المؤمنين عليه السلام بخروج الجيش للشام، و أشباههما، فهذه

الأوامر بما أنّها صادرة منهم، واجبة الإطاعة، و التخلّف عنها ‐بنفسها و بما أنّها أوامرهم‐ حرام موجب للفسق.

و بالجملة: إنّ لأوامرهم و نواهيهم الذائية (بعنوان السلطانیة) موضوعيةً، و لعل قول بريرة: أتأمرن يا رسول اله؟ كان استفساراً
منه صل اله عليه و آله و سلم عن أنّ أمره هل صدر بجهة السلطنة الإلهية (المولویة)؟ فقال: «لا، بل أنا شافع»[1].

‐ و قد تون أوامرهم و نواهيهم صادرة لا بجهة السلطنة و الحومة الإلهية، بل لبيان الأحام الإلهية و الفتوىٰ، فلا تون مولوية، و
ة إلة إرشاديذائيه؛ فإنّ أوامرهم الام الون حراماً موجباً للفسق بما أنّها مخالفتهم، بل بما أنّها مخالفة لأحمخالفتها لا ت

الأحام الإلٰهية كفتوى الفقيه، فلا تون لها إطاعة و معصية، و لا مخالفتُها موجبة للعقاب، بل ه كاشفة عن أحام اله.»[2]
 

استخلاص مقالة المحقّق البروجردي
و نَستَخلص حواره بأنّ أوامر المعصومین و نواهيهم ضمن الشّریعة:

1. تُعدّ أغلبها إرشادیة محضة بحیث ینبِأ المعصوم عن أحام اله تعال نظیر فتوی الفقیه، فعل امتداده لا تَحدُث أية مخالفة أو
إطاعة لنفس أوامرهم و نواهیهم بالذّات ‐فلا یقال أنّه أطاع المجتهدَ أو عصاه‐ بل تَحدُثان تجاه الواقع فحسب و ذل نظراً

لإرشادیتها، فبالتّال لو استَخدم المعصوم صیغة «افعل» ‐أو استَخدم الخبر بداع الإنشاء‐ لَتوجب علینا بدایةً أن نُدقّق ف نوعیة
«المرشَد إلیه» إذ هنا ستَتجلّ الإطاعة أو العصیان ‐لا ف نفس الأوامر و النّواه‐ فلو توصلنا بالقرینة إل أنّ «المرشَد إلیه»

وجوب کتَشفنا وجوب الأمر أیضاً بحیث سیئول مئاله إل إطاعة المول و عصیانه ‐و کذل المستحبات‐.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2283
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


تلقّاه من الوحباجتهاده و دراسته بینما المعصوم ی الشّرع مبلُغ الحأجل، إنّ المائز ما بین أوامر المعصوم و الفقیه أنّ الفقیه ی
.م الشّرعإعلان و تبیین الح نفس الحین ف شترکان فنّهما یو ل ،و العلم اللَّدُن

بهما إللّم ‐فلا یقال: أطاعه أو عصاه‐ بل نَنسنفس المت ب الإطاعة و العصیان إلات لا نَنسالإرشادی و الحصیلة أنّا ف
«المرشد إلیه» المنون ف الواقع، فرغم ظهور صیغة «افعل» ف إنشاء الوجوب إلا أنّ واقعها إرشادي عائد إل نوعیة «المرشَد

إلیه» و قد هتف المحقّق البروجردي بهذه النّقطة أیضاً قائلا: «ولهذا ستُصبح هذه الأوامر إرشادیةً إذ لا یستظهر منها الطّلب) و
ليس لاستظهار الوجوب أو الندب من هذا السنخ من الأوامر وجه، لعدم كون الطلب فيها مولويا (فلو کان المرشَد إلیه مستحباً

فیصبح الأمر إرشادیاً نحو الاستحباب و کذا اللام ف الوجوب) فتأمل جيدا»[3]

2. و أما أوامرهم و نواهيهم ‐علیهم السلام‐ المولویة فأرقامها ضئیلة جدّاً إذ قد صدرت لأجل الحروب و نظائرها، فحینئذ
سیتوجه الطّاعة و العصیان إل نفس أوامرهم المولویة الحائزة للموضوعیة أیضاً ‐لا إل الواقع فحسب‐.[4]

· و نُفیض نتة أخیرة ف هذا الحقل، أنّ مبحث «إرشادیة» أوامر المعصومین علیهم السلام:

Ø لا تتأتّ وفق منهج المشهور و الفایة فإنّهم یعتقدون بأنّ لفظةَ «الصیغة أو الهیئة» بالتّحدید ظاهرة ف الوجوب ببرکة نفس
الألفاظ حتّ الإرشادیة ‐لا أنّ الوجوب نابع من العقل کالمحقّق النّائین أو العقلاء کالمحقّقَين البروجردي و الخمین و نحن

أیضاً‐.

Ø بینما إشالیة المستشل ستَتَمل وفقاً للمبن الأصول المعتقد ‐کالمحقّق البروجردي‐ بأنّ نفس «الصیغة» لا تُظهِر الوجوب
بل العقلاء هم المعتبرون للوجوب ‐وفقاً للمحقّقین خمین و البروجردي و نحن أیضاً‐ أو العقل وفقاً للمحقّق النّائین، فإنّ

أوامرهم ‐علیهم السلام‐ اللفظیة لم تَصدر لأجل بیان «الوجوب» بل ستَظل إرشادیةً بحیث لا یستشَف الوجوب أو الاستحباب
إلا إذا استَشفنا نوعیة «المرشد إلیه» واقعاً.

استحضار بعض الاعتراضات تجاه المحقّق البروجردي
1. لقد أسلفنا إجابةَ الوالد المحقّق الأستاذ ‐رداً عل المحقّق البروجردي‐ بأنّ أوامرهم علیهم السلام لدی عملیة التّبلیغ و التّبیین

تُعدّ مولویةً بالعرض ‐لا إرشادیة بحتة‐ فإنّهم علیهم السلام یستَتبعون أهداف اله تعال فیصدرون الأوامر و النّواه المولویة
التّبعیة تماماً، فلا نَعتبرها محض إخبار و إرشاد نحو المرشَد إلیه فحسب.

بیدَ أنّ هذه الإجابة مهزوزة إذ المحقّق البروجردي یعتقد أنّ العقلاء لا ینبعثون ‐نحو الامتثال‐ عبر المولویة التّبعیة، بل موضوع
حم العقلاء للإطاعة و العصیان ه المولویات الأصیلة و الذّاتیة من المول فحسب ‐لا العرضیة فلا تَبعث العبد‐.

:ناهز إجابة الوالد المحقّق الأستاذ‐ قائلاما ی‐ د السیستانی2. لقد استَعرض الس

«أقول: بأنّ ما ذكره من الأوامر الصادرة من النب صلّ اله عليه و آله و الأئمة عليهم السلام الغالب فيها أنّها صادرة من مقام
التبليغ، هذا صحيح، و لن القول بأنّ كل ما صدر ف مقام التبليغ ه من قبيل أوامر الطبيب، و أنّها إرشادية، فهو محل تأمل.

توضيحه: أنّ الأمر الصادر من شخص:

‐ تارة يون صدوره بداع تحديد و تعيين الوسيلة لتحقّق الداع و الغرض، أعم من كون الغرض لزوميا أو غير لزوم، و يشل



هذا القسم الأوامر الإرشادية، و هذه الأوامر تابعة للمرشد إليه ف لزوم العمل و عدمه، كما لو راجع الإنسان طبيبا، فلو كان مرضه
خطيرا، أو أنّه يهتم به كثيرا، فهنا يون أمره ‐ أي الطبيب ‐ إنّما يصدر من أجل دفع هذا المرض ورفعه، فيون الأمر تابعا

للمرشد إليه ف لزوم الجري عليه و عدمه، و أما لو راجع الإنسان الطبيب ف أمر كمال له لا ضروري و حيات، كما لو راجع
الشاب الطبيب ف بثور الشباب، من أجل إزالتها، فف هذا المورد، يون الأمر تابعا للمرشد إليه ف التطبيق و الجري العمل، فهنا
تابع للمرشد إليه ف ى الأمر، و هذا العمل وسيلة لتحقيقه، فإذا قلنا بأنّ الأمر الإرشاديمؤد أعماق الإنسان عل يوجد داع مسبق ف

الجري فهناك كذلك، و هذا هو مجال الأوامر الإرشادية.

‐ و هناك قسم من الأوامر إنّما تصدر بداع إيصال الواقع و تبليغه، و هذه الأوامر تصدر عادة من الأفراد الذين تون وظيفتهم
وظيفة «الناطق الرسم» و اله تعال له ناطق رسم و هو النب صلّ اله عليه و آله و الأئمة عليهم السلام، فإنّهم مبلّغون، و

أمرهم أمر اله، و نهيهم نه اله، فالنب صلّ اله عليه و آله أو الإمام عليه السلام، ناطق من قبل اله تعال ‐ كما يدل عل ذلك
حديث الثقلين ‐ حيث اعتبر أهل البيت عليهم السلام ف عرض التاب و منزلته، و نحن نقول: بأنّ كتاب اله نوعان: صامت و

ناطق، و الإمام عليه السلام كتاب اله، و لنّه الناطق و القرآن الريم هو كتابه الصامت، حيث يشتمل عل الأوامر الإلهية المدونة
فيه، و نرى بأنّ نفوسهم عليهم السلام القدسية و أقوالهم تمتلك خصائص اللمات الإلهية بنفسها، و بالمصطلح الحديث أنّ الإمام
لام تدلة عليهم السمقدّمة جامع الأحاديث روايات منقولة عن الأئم حيث أنّ وظيفته التبليغ، و ف لام هو الناطق الرسمعليه الس
عل أنّ «قولنا عين ما قاله ربنا» فف الصفحة١٨«... و لا نقول إلا ما قال ربنا»[5]، «إنّا لو كنّا نفت النّاس برأينا و هوانا لنّا من

الهالين، و لنّها آثار من رسول اله صلّ اله عليه و آله»[6].

فف هذا القسم لا يون كلام النب صلّ اله عليه و آله أو الأئمة عليهم السلام مشتملا عل جهة المولوية، بل عل جهة التبليغ
فحسب، أي أنّهم عليهم السلام إنّما ينشئون بداع إيصال الواقع، و بداع إبراز الحم المسبق ‐ أي الحم المجعول مسبقا عند

اله ‐ فحمهم عليهم السلام من قبيل الإنشاء الطريق الذي يذكر ف الاصول ف مبحث البراءة و الاشتغال، فحين يقال بأنّ الحم
تابع للواقع فهو صحيح، فهو (الإنشاء) تابع للواقع، كما أنّ الواقع تابع لما صدر منهم عليهم السلام، فالحم تابع للواقع ف مقام

تابع لأمرهم ف (وتالثب) نا، و الواقعما قاله رب حون بأنّنا لا نقول إلاون بأنّهم مبلّغون، فإنّهم يصرلام يقرالثبوت» لأنّهم عليهم الس»
مقام «الإثبات» فما قاله ربنا تابع لما يقوله الأئمة عليهم السلام ف مقام الإثبات و الاستشاف، فإنّ ما يقولونه كأنّما قد قاله اله
تعال، و هذا هو معن الناطق الرسم. إذن فالحم و إن صدر منهم عليهم السلام «افعل أو لا تفعل» إ أنّ صدوره عنهم عليهم
السلام بما أنّهم نواب ف التلّم، فهو انعاس لنفسه، و إذا لم ين انعاسا له فلا يون تبليغا عنه، و لن ما انعس فيه لا يمن
كشفه إلا من خلال هذا اللام، فإنّ ما نفهمه من «افعل» الصادر من اله تعال مباشرة بواسطة القرآن الريم، هو بنفسه الذي
نفهمه من «افعل» الصادر من الإمام الصادق عليه السلام، الذي يبلّغ لنا «افعل» من قبل اله، فهو ظاهر ف نفس المعن الذي

[7]«.يظهر فيه «افعل» القرآن

.ه تعالبل الاً من قه تماماً بوصفهم ناطقاً رسميّل کلام اللام تُمثاله أنّ کلمات المعصومین علیهم السفحصاد استش

المتَّجه من بین الإجابات
و لنّا قد تَبنَّینا ‐ضمن الدّورة الأصولیة الماضیة‐ أنّ الأئمة علیهم السلام ‐مزیداً عل تَبیینهم للدّین وفقاً للمشهور‐ قد حازوا

مرتبة التّشریع و الجعل، لا محض التّبیین فحسب ‐زعماً من المحقّق البروجردي‐ فإذن لو شرع الإمام حماً شرعیاً ‐سیان
الحروب و غیرها‐ لَما عدّ إرشادیاً و إخباراً بحتاً بل نَلتقط منه الوجوب تماماً.

فسلاً مع هذه المنهجیة[8] سنُجیب أیضاً بأنّ الجزء الأخیر ‐ف تحقیق اللّوح المحفوظ‐ لاکتمال الحم الشّرع هو «ورود بیان
توها عن النّاس فقد افتَقَدت الجزءقد أس ام التعاتقنا حتماً، بینما الأح م علز الحالإمام و إبلاغه» فلو توفَّر «تبیان» لتَنج
الأخیر ‐الإبلاغ‐ و لهذا لم تَتنجز علینا، فبالتّال إنّ إشالیة المحقّق البروجردي ‐إرشادیة أوامرهم‐ ستَتأتّ حینما تمت کافّة



مراحل الحم ثم أبلَغها الإمام فعندئذ ستُصبح أوامره إرشادیة و تَتم مقالته، بینما قد ذَهل عن أنّ الجزء الأخیر ف إنشاء الحم
الشّرع هو «تبیان الإمام» لأنّه المشرِع الأساس فلو لم یبیِن و لم یطلعنا عل الحم لَما تَولَّد أي حم شرع إطلاقاً ‐لا وجوباً و
ة التنظیر الأوامر المولوی بیانه، و ذل ز رهنظ ضمن اللّوح المحفوظ إلا أنّ التّنجام قد احتُفأنّ جذر الأح لا استحباباً‐ فرغم

تَرتهِن عل ورود البیان و الإبراز بحیث إنّ مجرد العلم بالحم المولوي لا یستوجب الامتثال.

فبالتّال و نظراً لمشرعیة الأئمة علیهم السلام لا تُصبح أغلب أوامرهم إرشادیةً بحتة.[9]

--------------------
[1] ‐ مستدرك الوسائل ٦٠٠:٢، كتاب الطهارة، أبواب ناح العبيد، الباب ٣٦، الحديث ٣.

[2] بروجردی حسین. لمحات الأصول (چاپ قدیم). ص59: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره).
[3] نهایة الاصول: 1 / 108 – 109

[4] ثم علّق الأستاذ المعظّم ‐ضمن المحفل الدراس‐ بأنّا أیضاً قد أعلنّا ف ثنایا مادة الأمر و صیغته بأنّ المول لو أصدَر أوامره
و نواهیه بضم «إعمال المولویة» فیها أیضاً لانقَلَبت مولویةً تماماً و إلا لَما تَحقّق طلب أساساً ‐بل یصبح إرشادیاً‐.

[5] بحار الأنوار: ١٧:٢، الحديث ٥، عن بصائر الدرجات: ٣٠١:١، الحديث ٧.
[6] بصائر الدرجات: ٢٩٩:١ و ٣٠٠، الحديث ٣.

[7] سیستان عل. مباحث الألفاظ. Vol. 2. ص401-399 قم ‐ ایران: اسماعيليان.
[8] بل و کذا وفقاً لمسل التّبیین و أنّ الأئمة علیهم السلام مبینون للدّین ستَصح إجابة الأستاذ أیضاً.

[9] ثم علّق الأستاذ المعظّم أیضاً أنّ مشرعیتهم علیهم السلام لا تَتسبب بتثّر العقوبات بحیث یعذَّب تارة لإهمال الأمر و تارة
لإهمال الواقع، بل العفوبة موحدة ‐و إنّما تَشدَّد العقوبة‐ فأمره: «صلّوا کما رأیتمون أصل» رغم تشریعه إلا أنّ العقوبة

ستَنصب عل إهمال الواقع فحسب إذ مخالفة المعصوم لیست ذاتیة.


