
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الجمل الخبریة ف مقام الانشاء »

1446 بتاريخ 04 ربیع الثان

الجمل الخبریة ف مقام الانشاء
الجلسة 10 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

الانغمار ف شتّ أدلّة «منصب التّشریع»

لقد سجلنا بنیان أنّ: المعصومین قد نالوا رتبة «التّشریع الدّین» و ذل نظراً لهِتاف الروایات المتواترة معنائیاً، و حیث قد
:وایات بالنّحو التّالة الراستَعرضنا بعضها مسبقاً، فالیوم سنُفیض علیها بقی

هال ولسا رنَّهس الِ ووما ف ةلاالص عاةَ مكالز هال ضفَر :قَالا ملاا السهِملَيع هدِ البع ِبا فَرٍ وعج ِبا نارٍ عسي نب لي1. «فُض
يرِ والشَّع و نْطَةالْح و الْغَنَم قَرِ والْب و بِلا و ةضالْف بِ والذَّه ف ناهوا سمع هال ولسفَا رع و اءشْيا ةعست ف هآل و هلَيع هال َّلص

التَّمرِ و الزبِيبِ و عفَا عما سوى ذَلكَ.»[1]

فتَسنین النّب و إعفائه ف جزیئات الشّریعة، یحسبان من نمط التّشریع و التّبدیل، لا محض تبیین المسنونات أو الواجبات ‐زعماً
من السادة البروجردي و السیستان و...‐ فإنّ أضراب هذه التّعابیر قد وردت بحق «القرعة» أیضاً بأنّ «القرعة سنّة»[2] مما

یعن أنّها تُعدّ إحدی مصادر تشریعات القوانین الإسلامیة بل قبل الإسلام نظیر قصة النّب یونس علیه السلام ضمن القرآن الریم
حیث قد خاض النّب مع المساهمین، فأشار إلیه تعال قائلا: «فساهم فَانَ من المدحضین»[3] بل الفقهاء النّبلاء قد أکثَروا

استخدام «القرعة» لحل الشّبهات الموضوعیة حتّ ضمن مجال العلم الإجمال أیضاً، بل قد عثرنا عل بعض الأعلام أنّه قد طبقها
عل الشّبهات الحمیة اللیة، بینما العامة تَتنح کثیراً عن استعمالها لدی هذه العرصات.

فبالتّال حیث لم تُحدِّد الآیة التّالیة: «خُذ من أموالهم صدقةً تُطهرهم بها»[4] متعلَّقات الزکاة ‐أي ما یزک‐ إلا أنّ الرسول قد
شرعها ‐من قبل نفسه تماماً‐ عبر هذه الروایة بتحدید تام ‐بلا زیادة و نقیصة‐ ثم عف البقیةَ، و ذل ببرکة قوته القدسیة

المسدَّدة من اله[5] فبالتّال لا یحق للفقیه أن یلغ الخصوصیة عن «الموارد المحدَّدة» نظراً لظهور الانحصار، بینما أهل العامة
‐المحرومة من نعمة الولایة‐ قد تَلَّفوا توسیع المتعلّقات عبر عملیات «مقاصد الشّریعة» و «الاستحسان» و «القیاس» المزیفة

تماماً.

· وربما یتسائل أحد: هل سنَّها النّب بوصفه حاکماً ‐ک یصبح الحم حومیاً‐ أم بوصفه مشرعاً للدّین؟ و قد تَبنّ المحقّق
الخمین و الوالد المحقّق الأستاذ أنّه من نمط الحم الحوم، بینما الحق یرافق المشهور کالشّیخ الأعظم حیث یری تشریعاته

أحاماً أوليةً نظیر «أدلّة الضرر».

لك النَّبِيذَ و مرح ةَ النَّفْسِ ودِي و نيةَ الْعدِي هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر عضو :قَال ملاالس هلَيفَرٍ ععج ِبا نةَ عار2. «عن زُر
نمم ولسالر يعطي نم لَمعيل منَع قَال ءَش يهف اءونَ جنْ يرِ اغَي نم هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر عضو لجر لَه رٍ فَقَالسم

[6]«.يهصعي

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2283
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


و عصارتُها أنّ إطاعة النّب و عصیانه ذاتا أهمیة بالغة و موضوعیة فائقة و عل سبیل المولویة و التّفویض و التأسیس ‐وفقاً
لصراحتها‐.

3. «عن ابن ابِ عميرٍ عن عمر بن اذَينَةَ عن فُضيل بن يسارٍ قَال سمعت ابا عبدِ اله علَيه السلام يقُول لبعضِ اصحابِ قَيسٍ
ةما و الدِّين رما هلَيا ضفَو ثُم «يمظع خُلُق لنَّكَ لَعا» :قَال بدا لَه لمكا افَلَم هبدا نسحفَا هنَبِي بدا لج و زع هنَّ الرِ: ااصالْم
ليسوس عباده فَقَال عز و جل: «ما آتٰاكم الرسول فَخُذُوه و ما نَهاكم عنْه فَانْتَهوا» و انَّ رسول اله صلَّ اله علَيه و آله كانَ مسدَّداً

موفَّقاً مويداً بِروح الْقُدُسِ لا يزِل و لا يخْط ف شَء مما يسوس بِه الْخَلْق فَتَادب بِآدابِ اله ثُم انَّ اله عز و جل فَرض الصلاةَ
:هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر افضاتٍ فَاعكر شْرع نتَيعكر نتَيعكر

· الَ الركعتَين ركعتَين و الَ الْمغْرِبِ ركعةً فَصارت عدِيل الْفَرِيضة لا يجوزُ تَركهن الا ف سفَرٍ .

· و افْرد الركعةَ ف الْمغْرِبِ فَتَركها قَائمةً ف السفَرِ و الْحضرِ فَاجازَ اله عز و جل لَه ذَلكَ كلَّه فَصارتِ الْفَرِيضةُ سبع عشْرةَ ركعةً.

ةُ والْفَرِيض كَ وذَل لَه لج و زع هازَ الجفَا ةالْفَرِيض َثْلةً معكر ينثثَلا عاً وبرا لافالنَّو هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر نس ثُم ·
النَّافلَةُ احدَى و خَمسونَ ركعةً منْها ركعتَانِ بعدَ الْعتَمة جالساً تُعدُّ بِركعة مانَ الْوتْرِ.

َثْلرٍ مشَه لك ف اميثَةَ اثَلا انَ وبشَع موص هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر نس انَ وضمرِ رشَه موص نَةالس ف هال ضفَر و ·
الْفَرِيضة فَاجازَ اله عز و جل لَه ذَلكَ.

.لَّهكَ كذَل لَه هازَ الجابٍ فَاشَر لك نم رسالْم هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر مرح ا وهنيبِع رالْخَم لج و زع هال مرح و ·

.ةاهرك و افَةعا ا نَهنْهع ا نَهنَّما امرح ا نَهنْهع نْهي لَم ا وهرِهك و اءشْيا هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر افع و ·

َّلص هال ولسر ملَه صّخري لَم و همائزع و يِهخُذُونَ بِنَهاا يوبِ مۇجادِ كبالْع َلاجِباً ع[7] وهخَصخْذُ بِرا ارا فَصيهف خَّصر ثُم ·
صّخري لَم امرح نَه نْهع ماهنَه ةشْرِبا نرِ مسالْم يرثَف زِمضٍ لافَر رما بِه رما ايمف لا و امرح نَه نْهع ماها نَهيمف هآل و هلَيع هال
مهملْزا لب لج و زع هال ضا فَرم َلا امهمض ناللَّتَي نتَيعكالر يردٍ تَقْصح هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر صّخري لَم دٍ وح يهف
هال َّلص هال ولسر هصّخري ا لَمئاً مشَي صّخرنْ يدٍ اح سلَي رِ وافسلْمل لاكَ اذَل نم ءَش دٍ فح صّخري اجِباً لَماماً ولْزكَ اذَل

لَه يملادِ التَّسبالْع َلع بجو و لج و زع هال نَه هينَه و لج و زع هال رما هآل و هلَيع هال َّلص هولِ السر رما افَقفَو هآل و هلَيع
[8]«.َالتَع كَ وارتَب هل يملالتَّسك

:لام قائلالبعض خصال المعصومین علیهم الس اجزالشّریف باباً م افقد البل قد ع

4. «باب فيه ذِكر ارواح الَّت ف اَئمة علَيهِم السلام»: عن جابِرٍ عن ابِ جعفَرٍ علَيه السلام قَال: سالْتُه عن علْم الْعالم فَقَال ل يا
:احورةَ اسخَم اءيصوا و اءنْبِيا نَّ فا ابِرج

‐ روح الْقُدُسِ.

‐ و روح ايمانِ.



.اةيالْح وحر و ‐

.ةالْقُو وحر و ‐

.ةوالشَّه وحر و ‐

فَبِروح الْقُدُسِ يا جابِر عرفُوا ما تَحت الْعرشِ الَ ما تَحت الثَّرى ثُم قَال: يا جابِر انَّ هذِه اربعةَ ارواح يصيبها الْحدَثَانُ (اللّهو و
[9]«.بتَلْع لا و وتَلْه ا لانَّهالْقُدُسِ فَا وحر لاالّلعب) ا

ملاالس هلَيع هدِ البا عبا تعمس يرٍ قَالصب ِبوح المعظَّمة نظیر روایة: «اأبعاد هذه الر ح بعضبل قد أسلفنا روایةً أخری توض
يقُول: «يسىلُونَكَ عن الروح قُل الروح من امرِ ربِ» قَال خَلْق اعظَم من جبرئيل و ميائيل لَم ين مع احدٍ ممن مض غَيرِ محمدٍ

صلَّ اله علَيه و آله و هو مع ائمة يسدِّدهم و لَيس كل ما طُلب ۇجِدَ.»[10]

فمقارنةً معاً، سنَستَنتج الشّأنیة الراقیة لهذا المخلوق ‐المخصص للمعصوم‐ حیث لا یعدّ مخلوقاً مستقّ عن المعصوم و إنّما قد
ارتَق المعصوم قمةَ مراتب النّور المعنوي و المال القدس فتَشلت ف ذواتهم روح القدس ‐لا معهم‐فبالتّال إنّ هذه الروح

یة الساذجة. المتمیِزة أرقَ من الروح البشر

لُّهك ونَ الدِّيني تْنَةٌ وونَ فَت لا ّٰتح ملُوهقٰات و» لج و زع هال لقَو ملاالس هلَيفَرٍ ععج ِب قُلْت :قَال ملسم ندِ بمحم ن5. «ع
و هتاجح[12] لملَه خَّصر هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ ردُ اعب ةيا ذِهه وِيلتَا ِجي لَم [11]» (فهل الإمام مخاطبون بها) فَقَالهل

حاجة اصحابِه فَلَو قَدْ جاء تَاوِيلُها (و تَفعل وقت القتال) لَم يقْبل منْهم لَنَّهم يقْتَلُونَ حتَّ يوحدَ اله عز و جل و حتَّ لا يونَ
شركٌ.»[13]

لام‐ فبالتّالالعالم علیه الس عهد ظهور منج ة الآیة، ستَتوفّر لدی وصول زمنها ‐أي ففحاصدها: حیث إنّ تأویل أي واقعی
سنَستَشف أنّ ترخیص النّب ف تل البرهة الزمنیة قد انبثَق عن منزلة «التّشریع» فرغم مخالفة التّرخیص مع ظهور الآیة ‐

وجوب القتال‐ إلا أنّ التّرخیص یعدّ نصاً فیتقدّم عل الظّاهر و ذل بواسطة «حق التّشریع و التّبدیل».[14]

و ثمة روایات متناثرة أخری بهذا الشأن فأمعن النّظر فیها.

----------------------
[1] کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 3. ص509 تهران: دار التب الإسلامیة.

[2] وسائل الشيعة ج: ١٨ باب: ١٣ من أبواب كيفية الحم وأحام الدعوى حديث: ١١، ٢.
[3] سورة الصافات، الآیة 141.

[4] سورة التّوبة، الآیة 103.
[5] و ذل وفقاً لتَنصیص شتّ الروایات ضمن الاف الشّریف الاف (اسلامیه). Vol. 1. ص274 تهران  ایران: دار التب

الإسلامیة.
[6] کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 1. ص267 تهران ‐ ایران: دار التب الإسلامیة.

[7] ف بعض النسخ [برخصته].
[8] کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 1. ص270 تهران ‐ ایران: دار التب الإسلامیة.

[9] کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 1. ص272 تهران، دار التب الإسلامیة.
ِبا نسٍ عقَي نب رمع ننْذِرِ عالْم نب نيسح نع ونُسي نع يسع ندِ بمحم نع يماهربا نب ل[10] نفس المصدر، و کذا ورد: «ع



هال َّلص هولسرل نَهيب و تَابِهك ف لَهنْزا لاةُ اما هلَيا تَاجحئاً يدَعْ شَيي لَم َالتَع كَ وارتَب هنَّ الا :قُولي تُهعمس قَال ملاالس هلَيفَرٍ ععج
.Vol. 1 .(اسلامیه) افدّاً» (الدَّ حكَ الْحدَّى ذَلتَع نم َلع لعج و هلَيع دُلي يلالد هلَيع لعج دّاً وح ءَش لل لعج و هآل و لَيهع

ص59 تهران، دار التب الإسلامیة.)
[11] الأنفال: ٣٩. قال الطبرس ‐رحمه اله‐: هذا خطاب للنب صلّ اله عليه و آله و المؤمنين أن يقاتلوا الفّار حتّ لا تون
فتنة أي شرك عن ابن عباس و الحسن و معناه حتّ لا يون كافرا بغير عهد لان الافر إذا كان بغير عهد كان عزيزا ف قومه و

يدعو الناس إل دينه فتون الفتنة ف الدين. و قيل: حت لا يون يفتن مؤمن عن دينه و يون الدين كله له اي و يجمع أهل الحق
و أهل الباطل عل الدين الحق فيما يعتقدونه و يعملون به فيون الدين حينئذ كله له باجتماع الناس عليه و روى زرارة و غيره عن

أب عبد اله عليه السلام قال: لم يج تأويل هذه الآية و لو قد قام قائمنا بعد و سيرى من يدركه ما يون من تأويل هذه الآية و
ليبلغن دين محمد صلّ اله عليه و آله ما بلغ الليل حتّ لا يون شرك عل ظهر الأرض.

[12] أي بقبول الجزية من أهل التاب و الفداء من المشركين و اظهار الإسلام من المنافقين مع علمه بفرهم.
[13] کلین محمد بن یعقوب. کاف (اسلامیه). Vol. 8. ص201 تهران ‐ ایران: دار التب الإسلامیة.

[14] و لن نلاحظ عل استدلال الأستاذ المعظّم أنّ الروایة مضطربة لانصدام صدارتها بذیلها إذ التّرخیص یعن أنّ هناک وجوباً
فرخّص فیه، و لن التّأویل یعن أنّه لم یتفعل الوجوب أساساً ل یأت التّرخیص، فربما تُعدّ الروایة مضطربة إذن، إلا أنّ نُقدّم

«عدم التّأویل و الفعلیة» نظراً لتصریحها بعدم الفعلیة عل «التّرخیص» لأنّه ظاهر فنَتصرف فیه بأنّ التّرخیص یعن عدم وجوب
القتال، فبالتّال سینجل المراد، و لنّها حینئذ لا تُثبِت المشرعیة لأنّ ذیل الروایة تدل عل أنّ القتال لا یحن أوانه، و لهذا لم یشرع

المعصوم شیئاً إذ فعلیة القتال لم تَتحقّق نظراً لقوله: لم یج تأویله.


