
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الجمل الخبریة ف مقام الانشاء »

1446 بتاريخ 10 ربیع الثان

الجمل الخبریة ف مقام الانشاء
الجلسة 13 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

معالَجة الروایات المضادة لمقام «التّشریع»

حتّ الآن قد رسخنا منصب «التّشریع» بحق المعصومین الأربعةَ عشر و قررنا أنّ اله تعال قد منحهم قوةً خارقة لمعرفة ملاکات
أو الإلهام لدی کل فتقر لانتظار الوحلاح و... فلا یص المعصوم الواجب و الحرام و الفساد و الصّشخإثرِه، سی ام، فعلالأح
م‐ الممتَدّ فالح ف ‐فة التّصرانیإم لَهم إلفأه العام قد صدر بالإذن الإله «إذ الوِسام «التّشریع ،م جزئحادثة أو ح

[1].ه تعالطول مشیئة ال

:کالتّال هلة‐ فهل وأو رة بانعدام التّشریع ‐فشعروایات م ثرنا علبیدَ أنّا قد ع

وا تَابك يهف اءقَدْ ج و ا هلَيا النَّاس تَاجحا يم يعمج و امرالْح لِ وَالْح نم ءَش سلَي نَّها و ،نَّةالس تَابِ وْال َلا ِدالر ابب»
سنَّةٌ»[2]

‐ هنَّ الا» :قَال ،ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا نع ازِمرم ندِيدٍ، عح نب لع نع ،يسع ندِ بمحم ندَ بمحا نع ،يحي ندُ بمح1. «م
لَو :قُولدٌ يبع يعتَطسي ّتح ادبالْع هلَيا تَاجحئاً يشَي هكَ الا تَرم ،هال و ّت[4]، حءَ[3] شلانَ كيبآنِ تالْقُر ف لنْزا ‐ التَع كَ وارتَب

[7]«يهف هال لَهنْزقَدْ ا [6] وآنِ االْقُر ف نْزِلذَا اانَ[5] هك

،ملاالس هلَيفَرٍ ععج ِبا نسٍ[9] عقَي نب رمع ننْذِرِ، عالْم نب نيسح ن[8]، عونُسي نع ،يسع ندِ بمحم نع ،يماهربا نب ل2. ع
هال َّلص هولسرل نَهيب و ،تَابِهك ف لَهنْزا ةُ[11] اما هلَي[10] اتَاجئاً تَحدَعْ شَيي لَم ‐ التَع كَ وارتَب ‐ هنَّ الا» :قُولي تُهعمس :قَال

علَيه و آله، و جعل لل شَء حدّاً، و جعل علَيه دليلا يدُل علَيه، و جعل عل من تَعدّىٰ ذٰلكَ الْحدَّ حدّاً».

َّلص هال ولسنَّ را» :هدِيثضِ حعب ف قَال ثُم .«هتَابِ ال[12] كنم لُونافَاس ،ءَبِش مُدَّثْتذَا حا» :ملاالس هلَيفَرٍ ععو جبا 3. «قَال
:؟ قَالهتَابِ الك نذَا مه نيا ،هولِ السر نا ابي :لَه يلالِ» فَقوالس ةثْرك الِ، وادِ الْمفَس الْقَالِ، و و يلالْق نع [13] نَههآل و هلَيع هال
لا و» :قَال النّٰاسِ»[14]و نيب حلاصا ووفٍ ارعم وا دَقَةبِص رما نم لاا مۈاهنَج نيرٍ مثك ف رخَي لا» :قُولي ‐ لج و زع ‐ هنَّ الا»

[17]«[16]«مكوتَس مَدَ لنْ تُبا اءشْيا نلُوا عىتَس لا» :قَال اماً»[15]ويق مَل هال لعج الَّت مَۈالما اءفَهتُوا الستُو

لَمانا اع و ،هآل و هلَيع هال َّلص هال ولس[18]ر لَدَنقَدْ و :قُولي ملاالس هلَيع هدِ البابا ع تعمس :اعين قَال نب دِ الاعلبع ن4. «ع
انَ وا كم رخَب اَلنَّارِ، و رخَب و ،نَّةاَلْج رخَب الارض، و و اءمالس رخَب يهف و ةاميالْق موي ال نائك وا هم و الْخَلْق دْءب يهف و هتَابِ الك

[19]«.ءَش لانُ كيبت يهف :قُولي هان ال ،فك ال انْظُر ّناكَ كذَل لَماع ،نائك وا هم

و ستَنجل إجابتنا عن هذه الروایات من خلال الإجابة عن الآیة التّالیة ‐بعدَ لحظات‐.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2283
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


«شی لولة محدَّدة للإجابة عن «التّبیان لج

ة شَهیداً علیهم من أنفسهم و جِئنا بأم کل ث فنَبع فض مقام «التّشریع» بالآیة التّالیة: ««و یومالبعض لر 5. و قد استدل
شَهیداً عل هؤلاء و نَزلْنٰا علَيكَ الْتٰاب تبياناً لل شَء و هدی و رحمةً و بشری للمسلمین»[20] حیث قد زَعم الزاعم أنّ لفظة

«الشّی» تَستبطن کافّة العلوم المادیة ‐کالیمیاء و السحر و الهندسة و...‐ و المعنویة و الأحام الفرعیة و أسرار السماوات
السبع و الأرضین و...

فإن حللنا عقدة هذه الآیة الریمة فسوف یتصحح معن الروایات الماضیة ‐الموهمة لرفض التّشریع‐.

و نَنطلق الآن بالإجابة عن الآیة ‐و عن الروایات الماضیة المستشهِدة بالآیة أیضاً‐: إنّ الظّهور التّبادري و السیاق ‐للمة
«الشّی»‐ قد انصرف إل العلوم الدّینیة المرشدة نحو الهدایة و المال ‐فحسب‐ فإنّها لم تُطرح ضمن القرآن الریم بجزیئاتها،
إلا أنّ حقیقتَها متوفّر ف بطونه و مطاویه، و لن الشّخص الّئق لاستخراجها و تبیانها للنّاس فهو المعصوم بتّاً، فلولاه ندَرست
معالم القرآن الریم بأکملها، إذن لا ینطبق «الشّی» عل الأخبار الجزئیة فإنها لم تُبین ضمن القرآن، بل المستَهدَف هو الإنباء عن

المعلومات اللیة کخلق السموات و أسس الاعتقادات و کلیات الأحام، و مما یحم إجابتنا:

1. أنّ لفظة «التّبیان» تَعن أنّ القرآن الریم قد بین لنا قاطبة الأمور عبر الدّلالات المطابقیة أو الملازمیة أو عبر الملاک، بینما
عقول البشر عاجزة عن إدراکها نهائیاً، فبالتّال لا یعدّ القرآن الریم تبیاناً لل شی بالنّسبة إلینا ‐النّاقصة عقولنا‐ مما ینتج أنّه

یعدّ تبیاناً لل شی تجاه المعصوم فحسب، فإذن، قد احتَشَدت حقائق الأمور الحقّة أو المزیفة و جذور الوقائع النّورانیة أو
المظلمة و أسس العلوم الدّینیة، برمتها ضمن بطون القرآن الریم و من ثَم سیتفعل دور المعصوم ک یبیِن جوهرتَها و أسرارها

[21]:ة روایةً کالتّالللنّاس، ولهذا قد استَوردت بعض المجامع الحدیثی

امولْعةُ لاربفَالْع ققَائالْح فِ واللَّطَائ و ةشَارا و ةاربالْع َلع اءشْيا ةعبرا َلع هال تَابنَّ كا :قَال نَّها ملاالس هلَيع لع نع وِير و»
[22]«اءنْبِيْل ققَائالْح و اءيلوْل فاللَّطَائ و ِاصلْخَوةُ لشَارا و

لصا لَه و اثْنَانِ ا يهف فخْتَلرٍ يما نا مم» :ملاالس هلَيع هدِ البو عبا قَال :سٍ، قَالخُنَي نب َّلعالْم نوایة التّالیة [23]: «ع2. و الر
ف كتَابِ اله عز و جل، و لٰن تَبلُغُه عقُول الرِجالِ»[24].»

:تف مجمع البیان قائلاحیث قد ه ‐«ق کلمة «الشّیرین ‐بتضی3. تَنصیص بعض المفس

«و نَزلْنا علَی الْتاب» یعن القرآن «تبیاناً لل شَ ء» أی بیانا لل أمر مشل و معناه لیبین کل ش ء یحتاج إلیه من أمور
الشرع فإنه ما من ش ء یحتاج الخلق إلیه ف أمر من أمور دینهم إلا و هو مبین ف التاب إما بالتنصیص علیه أو بالإحالة عل ما

یوجب العلم من بیان النب ص و الحجج القائمین مقامه أو إجماع الأمة فیون حم الجمیع ف الحاصل مستفادا من
القرآن»[25]

:هذه التّفسیرة قائلا و قد مال صاحب المیزان إل

«و قوله: «و نَزلْنٰا علَی الْتٰاب تبیاناً لل شَء و هدی و رحمةً و بشْرىٰ للْمسلمین» ذکروا أنه استئناف یصف القرآن برائم
صفاته فصفته العامة أنه تبیان لل شء و التبیان و البیان واحد‐کما قیل‐و إذ کان کتاب هدایة لعامة الناس و ذل شأنه کان

الظاهر أن المراد بل شء کل ما یرجع إل أمر الهدایة مما یحتاج إلیه الناس ف اهتدائهم من المعارف الحقیقیة المتعلقة بالمبدإ و



المعاد و الأخلاق الفاضلة و الشرائع الإلهیة و القصص و المواعظ فهو تبیان لذل کله، و من صفته الخاصة أی المتعلقة
بالمسلمین الذین یسلمون للحق أنه هدی یهتدون به إل مستقیم الصراط و رحمة لهم من اله سبحانه یحوزون بالعمل بما فیه خیر

الدنیا و الآخرة و ینالون به ثواب اله و رضوانه، و بشری لهم یبشرهم بمغفرة من اله و رضوان و جنات لهم فیها نعیم مقیم.

هذا ما ذکروه و هو مبن عل ما هو ظاهر التبیان من البیان المعهود من اللام و هو إظهار المقاصد من طریق الدلالة اللفظیة فإنا
لا نهتدی من دلالة لفظ القرآن الریم إلا عل کلیات ما تقدم، لن ف الروایات ما یدل عل أن القرآن فیه علم ما کان و ما یون و

ما هو کائن إل یوم القیامة، و لو صحت الروایات لان من اللازم أن یون المراد بالتبیان الأعم مما یون من طریق الدلالة
اللفظیة فلعل هناک إشارات من غیر طریق الدلالة اللفظیة تشف عن أسرار و خبایا لا سبیل للفهم المتعارف إلیها.»[26]

و عقیب ما اتَّضحت الإجابة عن الآیة الریمة، فببرکتها ستَنهار أیضاً شبهة «انعدام التّشریع» فإنّه ‐مزیداً للإجابات السالفة‐ قد
بدا ساطعاً:

‐ أولا: إنّ إثبات الشّی ‐أي شمولیة التاب لافّة العلوم‐ لا ینف ما عداه ‐أي تشریع المعصوم‐ فلو افتَرضنا أنّ کافّة الأحام
الإلهیة قد توفَّرت ف التاب إلا أنّ لسانه لا یحطّم أبداً القوة القدسیة المنونة ف آل البیت علیهم السلام ‐إذ لا مفهوم له‐ کما هو

نیِر تماماً.

يعمج و امرالْح لِ وَالْح نم ءَش سلَي نَّها و ،نَّةالس تَابِ وْال َلا ِدالر» :لینثانیاً: إنّ لفظ «الجمیع» ضمن عبارة الشّیخ ال ‐
ما يحتَاج النَّاس الَيه ا و قَدْ جاء فيه كتَاب او سنَّةٌ»[27] لا یجحد قولَه تعال: «فآمنوا باله و رسوله و النّور الذي أنزلنا»[28] و لا

قولَه تعال أیضاً: «الّذین یتّبعون الرسول النّب الام... فالّذین آمنوا به و عزروه و نصروه و اتّبعوا النّور الذي أنزِل معه»[29]
:ة أخری أیضاً للنّور قائلالام قد زاد مصداقیریم إلا أنّ الإمام الباقر علیه السللنّور‐ هو القرآن ال‐ الظّهور المطابق فرغم

«النّور، و اله الأئمة من آل محمد إل یوم القیامة»[30] مما یعن أنّ المعصوم علیه السلام یمثّل المصدر الأساس للتّشریع
بوزان القرآن الریم حذواً بحذو، وفقاً لهذه الروایة، بل و مما یرسخ شأنیة «التّشریع» أیضاً هو تواتر روایات التّفویض ‐السالفة‐

.

فبالتّال و رغم تعبیره تعال: «بانزِل أو أنزلنا» تجاه القرآن الریم إلا أنّه تعال قد وهب المعصومین أیضاً ‐وفقاً لتواتر الروایات‐
معصوم عدّ قرآناً صامتاً فافتَقَر إلحیث ی مائتاب السأنّ ال ریم غیریار القرآن الیار آل البیت عین عرة، فعة المنووح القدسیالر
یعدّ قرآناً ناطقاً مبیِناً، و بما أنّه لم یتضیق بحدود أبداً فبالتّال سنَستَشف أنّ هذا النّور الساطع ‐المعصوم‐ قد اتّسع نطاقُه فاتیح

له التّصرف و التّشریع ف الأحام الشّرعیة بل تأکید.

--------------------
تٰابْا التَدْرِي م نْتا كرِنٰا مما نوحاً مكَ رلَينٰا ايحوكَ اذٰلك إلیهم مشیراً ضمن الآیة التّالیة: «و ه تعال[1] و هو الذي قد أهداه ال

و لا ايمانُ و لن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا» (سورة الشّوری الآیة 52)
[2] کلین محمد بن یعقوب. الاف (دارالحدیث). Vol. 1. قم ص149 مؤسسه علم فرهن دار الحديث. سازمان چاپ و نشر.

.«لالمحاسن: «تبياناً ل [3] . ف
هؤلاء و شهیداً عل ة شهیداً علیهم من أنفسهم و جئنا بأم کل الآية ٨٩ من سورة النحل (١٦): «و یوم نبعث ف [4] . إشارة إل

.«ءَش لاناً ليبت تٰابْكَ اللَيلْنٰا عنَز
[5] . «لو»: للتمنّ، أو للشرط، و الجزاء محذوف، أو جزاؤه «انزل». و «كان» تامة أو ناقصة و خبره مقدّر. انظر: شرح

المازندران، ج ٢، ص ٣٣٥؛ الواف، ج ١، ص ٢٦٦؛ مرآة العقول، ج ١، ص ٢٠٢.
.ل أوللام استيناف لتأكيد ماسبق. و «ألا» حرف تنبيه. و الأوأو ال ،نل حرف استثناء بمعن «[6] . الاستثناء منقطع و «إ

.افانظر شروح ال



[7] . المحاسن، ص ٢٦٧، كتاب مصابيح الظلم، ح ٣٥٢، عن عل بن حديد؛ تفسير القم، ج ٢، ص ٤٥١، بسنده عن محمد بن
أحمد، عن محمد بن عيس، عن عل بن حديد الواف، ج ١، ص ٢٦٥، ح ٢٠٥.

[8] . الخبر رواه الصفّار ف بصائر الدرجات، ص ٦، ح ٣، عن عبداله بن جعفر، عن محمد بن عيس، عنالحسين بن المنذر،
لن المذكور ف بعض نسخه المعتبرة: «محمد بن عيس، عن يونس، عن الحسين بن المنذر».

[9] . ف «ب، بح، بر»: «عمرو بن قيس». و الصواب ما ف المتن و أكثر النسخ؛ فإنّ ابن قيس هذا، هو عمر بن قيس الماصر
أبوالصباح. راجع: التاريخ البير، ج ٦، ص ١٨٦، الرقم ٢١٢١؛ الثقات لابن حيان، ج ٧، ص ١٨١؛ تهذيب التهذيب، ج ٧، ص

٤٣٠، الرقم ٨١٥؛ تهذيب المال،ج٢١،ص٤٨٤،الرقم٤٢٩٦؛تاريخ الإسلام للذهب، ج ٨، ص ١٨٤.
هذا، و الظاهر بل الصريح من تهذيب التهذيب و تهذيب المال أنّ الماصر لقب لقيس. و هذا الأمر يفيدنا ف ما يأت ف الاف، ح

.٤٣٧
[10] . هذا ف «ألف، ج، و، بح» و الاف، ح ١٣٦٦٠. و ف المطبوع و سائر النسخ «يحتاج».

[11] . ف الاف، ح ١٣٦٦٠ و البصائر و العياش: + \ «إل يوم القيامة».
[12] . ف الاف، ح ٩٣٤٧ و التهذيب: «عن».

[13] . ف الاف، ح ٩٣٤٧ و التهذيب: «إنّ اله» بدل «إنّ رسول اله صل اله عليه و آله».
[14] . النساء (٤):١١٤. فهذه الآیة تنه عن القیل و القال و انعدام الخیر ف النّجاوی المزیفة و اللاغیة.

[15] . النساء (٤):٥. و قد علَّق الأستاذ المعظَّم عل النّه الوارد قائلا: «إنّه نه وضع بحیث یفصح عن البطلان و انعدام ملیة
فضی فهاء کللس سلّموا مالاسوغ لهم أن یأموالهم» فلا ی صةً لعموم «النّاس مسلّطون علفهاء، و لهذا تُعدّ هذه الآیة مخصالس

إل اضمحلال الأموال»
[16] . المائدة (٥):١٠١.

[17] . الاف، كتاب المعيشة، باب آخر منه ف حفظ المال و كراهة الإضاعة، ح ٩٣٤٧: «عن عل بن إبراهيم، عن محمد بن
عيس، عن يونس؛ و عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أب عبداله، عن أبيه جميعاً، عن يونس، عن عبداله بن سنان و ابن مسان،
عن أب الجارود». و «عن يونس» ف الطريق الأول زائد كما يأت ف موضعه. و ف المحاسن، ص ٢٦٩، كتاب مصابيح الظلم،
ح ٣٥٨، بسنده عن يونس بن عبدالرحمن، عن عبداله بن سنان، عن أب الجارود؛ التهذيب، ج ٧، ص ٢٣١، ح ١٠١٠، بسنده عن

يونس، عن عبداله بن سنان أو ابن مسان، عن أب الجارود. راجع: الاف، كتاب المعيشة، باب آخر منه ف حفظ المال و كراهة
الإضاعة، ح ٩٣٥٠؛ و تحف العقول، ص ٤٤٣ الواف، ج ١، ص ٢٦٩، ح ٢١٠؛ الوسائل، ج ١٩، ص ٨٣، ح ٢٤٢٠٨؛ البحار، ج

٤٦، ص ٣٠٣، ح ٥٠.
[18] اى حصلن، سمع منه (م).

قم ص483 مؤسسه معارف اسلام .Vol. 1 .(ملة الوسائلت) أصول الأئمة محمد بن حسن. الفصول المهمة ف [19] حر عامل
امام رضا (علیه السلام).

[20] سورة النّحل، الآیة التّالیة: 89.
[21] ابنابجمهور محمد بن زینالدین. عوال اللئال العزيزية ف الأحاديث الدينية. Vol. 4. قم ص104 مؤسسه سيد الشهداء

(ع).
[22] تفسير الصاف، ج ٢٩/١، المقدّمة الرابعة، ف نبذ مما جاء ف معان وجوه الآيات و تحقيق القول ف المتشابه و تأويله. و

رواه ف مصباح الشريعة، الباب المائة ف حقيقة العبودية، و هو آخر أحاديث التاب.
[23] کلین محمد بن یعقوب. الاف (دارالحدیث). Vol. 1. قم ص152مؤسسه علم فرهن دار الحديث. سازمان چاپ و نشر.

[24] . المحاسن، ص ٢٦٧، كتاب مصابيح الظلم، ح ٣٥٥ عن الحسن بن عل بن فضال. و ف الاف، كتاب المواريث، باب
آخر منه، ح ١٣٥٩٦، عن محمد بن يحي، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال و الحجال، عن ثعلبة بن ميمون، عن بعض

أصحابنا، عن أب عبداله عليه السلام؛ التهذيب، ج ٩، ص ٣٥٧ ح ١٢٧٥، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال و الحجال، عن
ثعلبة بن ميمون، عن بعض أصحابنا، عن أب عبداله عليه السلام و فيهما مع زيادة ف أولهما. و راجع: الاف، كتاب المواريث،

باب نادر، ح ١٣٣٤١ الواف، ج ١، ص ٢٦٧، ح ٢٠٦؛ الوسائل، ج ٢٦، ص ٢٩٣، ح ٣٣٠٢٥.



[25] مجمع البیان ف تفسیر القرآن ج6 ص171. و لن لاحظ نهایة عبارته حیث یصرح بأنّ کافّة الأحام و البیانات الدّینیة و...
قد اقتُطعت من القرآن بحیث لا یوجد شی لا یتنفه القرآن، إلا أنّ منهجة الأستاذ المعظّم حول مقام التّشریع ستُجیب عل هذه

النّقطة لأنّا نتمل روایات التّفویض و شواهد التّزوید ف الأحام و... فه لا تُضاد محتویات القرآن الریم بل تَنسجم معه تماماً
لعلم المعصوم بالملاکات العامة بأکملها.

[26] المیزان ف تفسیر القرآن، مجلد ۱۲، صفحه ۳۲۵.
[27] الاف (دارالحدیث). Vol. 1. قم ص149 مؤسسه علم فرهن دار الحديث. سازمان چاپ و نشر.

[28] سورة التّغابن، الآیة 8.
[29] سورة الأعراف، الآیة157.

:«لج و زع هال نُور ملاالس لَيهِمةَ عمئَنَّ اا ابج2 ص371. و کذا قد ورد: «ب ج1، ص111. و تفسیر القم ،اف[30] أصول ال
نع وبيا ِبا نوبٍ عبحم نب نساَلْح و يحي نانُ بفْودَّثَنَا صح اسٍ قَالدرم نب لع ندٍ عمحم نب َّلعم ندٍ عمحم نب نيسالْح»

ابِ خَالدٍ الْابل قَال: سالْت ابا جعفَرٍ علَيه السلام عن قَولِ اله عز و جل: «فَآمنُوا بِاله و رسوله و النُّورِ الَّذِي انْزلْنٰا[30]» فَقَال يا
ف هال نُور هال و مه و لنْزالَّذِي ا هال نُور هال و مه و ةاميالْق موي َلا هآل و هلَيع هال َّلدٍ صمحآلِ م نةُ ممئَا هال و دٍ النُّورا خَالبا

السماواتِ و ف ارض» (کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 1. تهران ص194 دار التب الإسلامیة)


