
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (المواسعه و المضایقه) »

1446 بتاريخ 10 ربیع الثان

المواسعة و المضایقة
الجلسة 13 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

استخلاص الجلسة الماضیة

لقد حلَّلنا إشالیات الشّیخ الأعظم تجاه الجواهر حول مسألة «العدول» فإنّ الجواهر قد أدرج وجوب العدول ضمن مصادیق
:ض ثلاث احتمالات حولَها قائلاة» بینما الشّیخ الأعظم قد استَعرالفوری»

«و أما وجوب العدول:

1. فهو من فروع الترتيب.

2. و يحتمل ‐ضعيفاً‐ كونه غير متفرع عل شء، و يون المدرك فيه مجرد النص. (فوجوب العدول تعبدي تماماً)

3. و أضعف منه كونه من فروع الفورية (کما زعمه الجواهر) و إن لم نقل بالترتيب، و وجهه ‐مع ضعفه‐ يظهر بالتّأمل.»[1]

و ربما نُبرِر وجه الأضعفیة بأنّ عملیة العدول ‐من المتأخّرة إل المتقدّمة‐ تَنسجِم مع التّرتیب لا مع الفوریة إذ الفوریة قد تقیدت
بإمانیتها ‐بحیث لم یشتغل بالحاضرة‐ بینما الملّف حینما اشتَغل بالحاضرة فلا یمنه رعایة الفوریة و المبادرة إلیها و لهذا لا
یتناسب العدول مع الفوریة ‐وفقاً للشّیخ الأعظم‐ بینما الحق أنّ «إیجاب العدول» من صلاة إل صلاة یلائم الفوریة و المبادرة

إل الصلاة السابقة ‐وفقاً للجواهر‐.

و بصیاغة أخری: قد افترض الأعلام أنّ «المانع الشّرع کالمانع العقل» فعل إثره، إنّ المبتدأ بالحاضرة سیخرج شرعاً عن
الفوریة فبالتّال ستَمتنع الفوریة بحقّه عقلا إذ لم یتبق موضوع للفوریة ‐مع البدء بالحاضرة‐ أساساً.

أجل إنّ هذه الضابطة تَتأتّ بغض النّظر عن الروایة المجوِزة للعدول ‐من الحاضرة إل السابقة‐ بینما لو لاحظناها لوجدناها
تُجیز العدول رغم الاعتقاد بالفوریة، و لنّا حیث نَتحاور الآن بغض النّظر عن الروایة فبالتّال سیتباین العدول مع الفوریة ‐خلافاً

للجواهر‐ بل سیتلائم مع التّرتیب فحسب ‐وفقاً للشّیخ الأعظم‐.

التّمایز الخامس ما بین الجواهر و الشّیخ الأعظم

:ا الفارق الخامس بینهما، فقد أبداها الشّیخ قائلا5 و أم

و أما بطلان الحاضرة و صحتها ف سعة الوقت:

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2282
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2266
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


‐ فيحتمل تفرعه عل الفورية بناء عل اقتضاء الأمر المضيق (کالأمر بالقضاء) النّه عن ضدّه الموسع (أي الحاضرة) و عدم
الأمر به.

‐ و يحتمل تفرعه عل الترتيب و إن لم نقل بالفورية (بحیث لا یرتب الحرام بل یعدّ باطلا وضعیاّ فحسب إذ الحرمة تترتَّب لو
تَخلَّف عن الفوریة المنه ضدُّها)

و أما حرمة التشاغل بالأضداد، فلا إشال ف أنّه من فروع الفورية (وفقاً للجواهر و الشّیخ معاً)[2]

:ة‐ قائلاصر بطلان الحاضرة لأجل إهمال «التّرتیب» ‐لا لأجل الفوریستعرض احتمالَین بل قد حبینما صاحب الجواهر لم ی

«بطلان الحاضرة المقدمة عل الفائتة ف السعة (نظراً للفوریة) بل ف الغنية الإجماع عليه، بل هو قضية تصريح المفيد بالحرمة،
ضرورةَ لزومها للفساد ف مثلها (إذ النه ف العبادات یستدع البطلان) بل الظاهر أنه كالفورية عندهم من لوازم الترتيب.»

التّحاکم ما بین العلَمین

و حتّ الآن قد استَظهرنا أحقیة مقالة الجواهر: «بأنّ المعتقد بالترتیب سیقر بالفوریة حسب الفتاوی و بالعس» و «أنّهما یندکان
ضمن نزاع موحد» لا نزاعین ‐بخلاف الشّیخ الأعظم‐ و لهذا لو راقَبنا الروایات لرأیناها قد صاغت هذه المسألة بصیاغ موحد ‐

تَجب الإعادة و لا تَجب‐ فلم تتطرق إل مسألة الفوریة أساساً.

فالسبب الذي أوهم نزاعین هو أنّ حقیقةَ «الفوریة و التّرتیب» متفاوِتَتان ف نفس الأمر فمن ثَم قد ورد تعبیران متغایِران بالنُّطق،
إلا أنّ النّزاع لا یتشعب إل نزاعین بسبب هذا التّغایر اللّفظ، بل تَجد الأقدمین قد نازعوا جهة واحدة فحسب و أفتَوا بها معاً أیضاً

‐أي التّرتیب مع الفوریة‐ و ذل نظراً لتصریح الصیمري و ابن فهد الحلّ مسبقاً، فحبذا ما استَنتَجه الجواهر من کلمات
ة إلالفوری عید کافّة الأقاویل الدّالة علل الجواهر أن یة‐ و لهذا قد حاوالأقدمین حیث قد تحدّثوا حول التّرتیب ‐لا الفوری

التّرتیب.

اعتراضیة جلیة تجاه صاحب الجواهر

و نلاحظ علیه بأنّا لو سایرنا مع ملازمة صاحب الجواهر ‐بأنّ المعتقد بالفوریة یقر بالترتیب و بالعس‐ لَما صح تفی الجواهر
بین آثار الفوریة و التّرتیب، فبالتّال لا یتاح له أن یقول بأنّ «البطلان» ناتج عن وجوب التّرتیب و أنّ «الحرمة» نابع عن الفوریة،

إذن لا یتم التّفی بین الآثار و الثّمرات الت استَذکرها مسبقاً، لأنّه قد افتَرض أنّ المعتقد بالتّرتیب هو نفسه یعترف بالفوریة
أیضاً، ولهذا لا داع للتّفریق ما بین الثّمرات، بل کان لزاماً علیه أن یدمج ما بین آثار الفوریة و التّرتیب معاً ‐عل حدّ سواء‐ و

ذل نظراً للإجماعین ف حق «الترتیب و الفوریة» معاً.[3]

و قد انسب هذه الإشال تجاه الشّیخ الأعظم أیضاً، فرغم أنّه لم ینسب التّلازم إل کافّة الأصحاب ‐کما صنعه الجواهر‐ إلا أنّه
حینما نسب التّلازم إل معظَم الأصحاب فقد واجه إشالنا ‐تجاه الجواهر‐ أیضاً حیث کان یفترض علیه أن یوحد بین آثار

«التّرتیب و الفوریة» أیضاً.

تَّبت الحاضرة علوایات المتغایرة فإنّها قد «رألسنة الر ة ههذا المجال، أنّ سبب کافّة هذه الشّجارات العلمی فختام الحوار ف
الفائتة» فحسب ثم استَذکرت بعض الآثار من أن تَتطرق إل فوریة الفائتة، ثم عل أساس «التّرتیب» قد استَظهر البعض



«الفوریة» فبانَ الشّجار بسبب بیاناتها الخاصة.

فالنّتاج المتَّخَذ ‐حتّ الآن‐ ه الشّهرة المتقدّمین و المتأخرین تجاه المواسعة بحیث لم یتوفّر اشتهار للقدام تجاه المضایقة، و
.‐رامة ‐الآتوفقاً للجواهر و مفتاح ال ذل

معالجة الإجماعات المطروحة ضمن کتب الأقدمین

و أما الإجماعات الت نُشاهدها ضمن استدلالات ابن ادریس و السید المرتض و ابن زهرة تجاه المضایقة و التّرتیب، فتَبدو أنّها
[4]:رامة قائلاات کتاب مفتاح الُنظراً لن ةٌ للواقع، و ذلة مضادصوری

«و بهذا كلّه ينقدح الظن بخلاف ما كان صريحاً من تلك الإجماعات المدّعاة عل المضايقة فضلا عن غير الصريح منها، و كم
من إجماع للسيد علمنا أنّ الإجماع عل خلافه فضلا عن ابن إدريس و شيخه ابن زهرة، و كم من إجماع ادعاه ف «السرائر» ثم

ّأنّه إذا كان المعتق المتوف فإنّه نقل الإجماع عل (الإرث ف) بحث الولاء من غير تقادم عهد خلافه، كما وقع له ذلك ف عاد
امرأة فولاؤها لعصبتها دون ولدها و إن كانوا ذكوراً ثم رجع عنه لأنّه راجع تصانيف الأصحاب و أقوالهم فوجدها مختلفة ثم ما بعد
به المدا حتّ نسب إل الخلاف خلاف ما نقل هو عنه إل غير ذلك مما وقع ف «السرائر[5]» و إجماعات «الغنية» معلوم حالها

فه حجة ما لم تعارض[6]»

الشريف المحسن أب الجواز و أنّهما كإجماع الوجوب بل أحدهما صريح ف ين فا إجماعا «الخلافِ[7]» فليسا نصو أم
الحسين الرس[8] القابلَین للتّأويل بما ذكره ف «المعتبر[9]» فتدبر هذا حال فتاواهم و إجماعاتهم.

و الّذي يؤيد ما قلناه: أنّ كتب المتقدّمين و أدلّتَهم و إجماعاتهم بمرأى من المتأخّرين و قد اتّفقوا (المتأخّرون) عل مخالفتهم، فلو
لا أنّهم (المتأخّرین) علموا أنّ الحال ف ذلك ليس كذلك (لیس بحجة و معارضة) لما أقدموا عل المخالفة، و يظهر للمتتبع ندرة
كون الحق مع المتقدّمين حيث يختلفون، و ناهيك مسألة ماء البئر فقد ادع المتقدّمون عل نجاسته بالملاقاة ما يزيد عل أربعةَ

عشر إجماعاً[10]، و مع ذلك أطبق المتأخّرون عل خلافهم.

هذا كلّه عل تقدير تسليم أنّ المتقدّمين جميعاً مخالفون، و إ فقد عرفت[11] أنّ خمسة عشر فقيهاً منهم عل المواسعة.»

---------------------
.ر الإسلامقم ص279 مجمع الف .(المواسعة و المضایقة رسالة ف) (انصاری) [1] رسائل فقهیة

[2] انصاری مرتض بن محمدامین.رسائل فقهیة (انصاری) (رسالة ف المواسعة و المضایقة). قم ص279 مجمع الفر
.الإسلام

[3] و لن نُحام عن الجواهر و الشّیخ بأنّهما قد نقلا الآثار عن العلماء بحیث کانا یحلّلان کلمات الأصحاب فلم یحموا برأیهما
ل یرد الإشال علیهما و لهذا سأستَعرض مقالة الجواهر تجاه ذل: و بعض المحدثين و بعض علمائنا المعاصرين عل ما

ح عن بعضهم: يجب التشاغل بقضاء الفوائت فورا عند الذكر ف سائر الأوقات إلا وقت ضيق الأداء (الحاضرة) أو الاشتغال
بما لا بد منه من ضروريات المعاش من التّسب و الأكل و الشرب. و يجب أن تترتب بمعن تتقدم (الفائتة) عل الحاضرة مع

سعة الوقت. بل يجب العدول عنها (الحاضرة) إليها (الفائتة) لو كان قد ذكرها ف أثنائها. بل هذا الترتيب شرط ف صحتها
فة علّما ينافيها من سائر الأفعال و الأعمال المباحات (فمتوق باق (ًلیفات) ة(الحاضرة) و صحة غيرها من العبادات. بل و حلي

امتثال الفائتة أولا) إلا ما يضطر اليه مما يتوقف عليه الحياة أو النفقات الواجبات من غير فرق ف ذلك كلّه عل الظاهر منهم: بين
اتحاد الفائت و تعدّده. و بين الفائت ليومه و غيره. و بين ما كان سببه العمد و التقصير و غيره. بل صرح بعضهم أو أكثرهم

بالأول (أي وجوب التّشاغل الفوري بالفائتة) من ذلك، نعم لم ينصوا جميعهم عل جميع ما سمعته ف العنوان، لنَّهم قد اتّفقوا



جميعاً كما قيل عل الترتيب (الفائتة عل الحاضرة).
[4] حسین عامل محمدجواد بن محمد. مفتاح الرامة ف شرح قواعد العلامة (ط. الحدیثة). Vol. 9. قم ص645 جماعة

.الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام المدرسين ف
[5] السرائر: كتاب العتق ف أحام الولاء ج ٣ ص ٢٤ ٢٥.

[6] تقدّم من الشارح نقل ما يعارض هذه الإجماعات ف ص ٥٣٥ و ص ٦٤٠.
[7] تقدّم ف ص ٦٢٣ و ٦٣٤ و ٦٤٠.

[8] تقدّما ف ص ٦٣٢.
[9] المعتبر: ف قضاء الصلوات ج ٢ ص ٤٠٨ ٤٠٩.

[10] تقدّم ف: ج ١ ص ٣٢٠ ٣٢٥.
[11] تقدّم ف ص ٦١٦ و ما بعدها.


