
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

1446 بتاريخ 23 ربیع الثان

التعبدی و التوصل
الجلسة 19 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

استمال بقیة الإجابات حول الاستحالة
ف الجلسة المسبقَة قد تَمت مقایسة ما بین نسبة «الحم و متعلّقه» الشّرعیین، فاعتَقد الزاعم بأنّهما یشابهان نسبة ا«لعرض و

اً تقدیم العرض علوینيستحیل تم و العرض‐ متوازِنان تماماً، و حیث یتَین ‐الحین، إذن إنّ النّسبوینیّمعروضه» الت
لاة‐[2] و من ثَممتعلّقه ‐الص کوجوب القصد‐ عل‐ م الإنشائستحیل أیضاً تقدیم الحسی تبة[1] فبالتّالالر معروضه ف

سنَستَوجب تقدیم المتعلّق ‐الصلاة‐ عل حمه ‐وجوب القصد‐ حتماً، و إلا سیستحیل «قصد امتثال متعلّق الأمر قبل إنشاء
الأمر» إذن فهذه ه قصة الدّور لدی مرحلة «الإنشاء».

:أیضاً قائلا ة المحقّق الاصفهانللإجابة عن الاستحالة سنَستعرض جوابی میلاو ت

«قوله (قدس سره): و ذلك لاستحالة أخذ ما لا ياد يتأتّ إلا من قبل الأمر... الخ)[3] ربما تُوجه الاستحالة: بأنه لا بدّ من ثبوت
الموضوع ف مرتبة موضوعيته، حت يتعلّق الحم به، و سنخ الموضوع (الصلاة) هنا لا ثبوت له ‐ف حد ذاته‐ مع قطع النظر

عن تعلّق الحم به؛ لأنه الفعل بداع شخص الطلب الحقيق المتعلّق به.

ة (فلا تَتحقّق الاستحالة إذن) لا من قبيل عوارض الوجود؛ كموضوعه من «قبيل» عوارض الماهي م بالإضافة إلو فيه: أن الح
يتوقف عروضه (الوجود) عل وجود المعروض (الموضوع) و عارض الماهية لا يتوقف ثبوته (موضوعه) عل ثبوتها (الماهیة) بل

ثبوتها (الماهیة) بثبوته (العارض) كثبوت الجنس بفصله و النوع بالتشخص؛ إذ من الواضح أنّ الحم لا يتوقّف عل وجود
موضوعه خارجاً، كيف؟! و وجوده خارجاً يسقط الحم، فيف يعرضه؟ كما لا يتوقف عل وجوده ذهنا؛ بداهة أن الفعل بذاته

مطلوب، لا بوجوده الذهن، بل الفعل يون معروضا للشوق النفسان ف مرتبة ثبوت الشوق؛ حيث إنه لا يتشخّص إلا بمتعلّقه،
كما ف المعلوم بالذات بالنسبة إل العلم، فما هو لازم توقّف العارض عل معروضه هذا النحو من الثبوت، بل المانع من تقويم

الحم لموضوعه، و تقوم موضوعه به أو بما ينشأ من قبل حمه أن الحم متأخّر طبعا عن موضوعه، فلو اخذ فيه لزم تقدّم
المتأخّر بالطبع، و ملاك التقدّم و التأخّر الطبعيين أن لا يمن للمتأخّر ثبوت إلا و للمتقدم ثبوت و لا عس، كما ف الاثنين

بالنسبة إل الواحد، و نسبة الإرادة إل ذات المراد كذلك؛ إذ لا يمن ثبوت للإرادة إلا و ذات المراد ثابت ف مرتبة ثبوت الإرادة و
ة فرا و ذهنا و خارجا بلا ثبوت الإرادة، و لا منافاة بين التقدّم و التأخّر بالطبع و المعيان ثبوت ذات المراد تقرس؛ لإملا ع

[4]«.الوجود، كما لا يخف

و بنظرة إجمالیة، تَبدو إجابته دیقة و أنیقة ‐تماماً‐ شریطةَ أن نَفترض أنّ الحم و متعلّقه یشبهان مبحث «العرض و المعروض»
التّوینیین ‐إلا أنّه مخدوش‐.

:أیضاً، حیث قد ناقَش الاستحالة قائلا مع إجابة المحقّق الاصفهان نت إجابة المحقّق الخمیناحة، قد تَقارهذه الس و ف

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


«و هذه الوجوه كلها مخدوشة:

أما الوجه الأول:[5]

1. فمضافاً إل عدم كون الأحام من قبيل أعراض المتعلقات: أما ف النّفس فلأن الإرادة قائمة بالنفس قيام المعلول بعلته و
مضافة إل المتعلقات إضافة العلم إل المعلوم بالذات، و أما ف الخارج فلأن الأحام أمور اعتبارية لا خارج لها حت تون قائمة

بالموضوعات أو المتعلقات (إذن الأحام الاعتباریة لا تعدّ أعراضاً و لا تَرتهن عل موضوعها ک تَتولّد الاستحالة المستعصیة).

2. أنه لو فرض كونها من قبيل الأعراض (التّوینیة) لم تن من الأعراض الخارجية (حتّ تُصبح الأحام من أعراض الوجود،
و لا ضير ف (فحسب م الشّرعط الحسقام بل الخارج یالأعراض و الأح) کلا) ضرورة أنّ الخارج ظرف سقوطها لا ثبوتها

،ة (وفقاً للمحقّق الاصفهانأو الماهي سواء كانت من قبيل أعراض الوجود الذّهن (ةتصوری) ةأعراضاً ذهني (مة الحعرضی) كونها
فالصلاة بذاتها تُعدّ أمراً تصوریاً ذهنياً فحسب) فإن المتعلّقات بقيودها ممنة التّعقّل و لو كان تحقق القيود متأخرا عن الوجود

الخارج، فالأوامر (بالصلاة) متعلقة بالمعقول الذهن من غير توجه الآمر إل ذلك (فیتصور المول قیود الماهیة کقصد الأمر) و
و لو كان ف (نجِب الاستحالةو لا ی) الوجود الذّهن الأمر ف المعقول بقيوده (کالقصد) متقدم عل (لاةر الصلهذا إنّ تصو)

الوجود الخارج عل عسه (بحیث إنّ القصد سیتأخّر عن الصلاة خارجاً).

3. هذا مضافاً إل أن كلية القيود الخارجة عن ماهية المأمور به تَحتاج ف تقييدها بها (القیود) إل لحاظ مستأنَف (جدید بحیث
یتوجب أن یتصور المول القیود أولا ثم یتصور الماهیة ثانیةً فبالتّال سیتصور القیود ثم یتصور الماهیة المأمور بها ف المرحلة
الثّانیة ل تزول استحالة تقدّم القید عل المقید، بینما لو تَوحد تصوران لاستَلزم المحذور المذکور) فقوله: «صل مع الطهور»

تقييد للصلاة بلحاظ (وتصور) آخر (أي هناک لحاظان بحیث سیلحظ القیود بدایةً ثم سیعلّق الصلاة عل الطّهور بتصور ثان) فعليه
فلا إشال ف إمان تقييدها (الصلاة) بقصد الأمر و الطّاعة بلحاظ ثان مستأنف، و لا فرق ف ذلك بين القيود مطلقاً.»[6]

‐ و نَصوغ مقالته بصبغة أخری: ستَتجلّ الاستحالة لو اتّحد تصور الصلاة مع تصور القصد ضمن عملیة تصوریة واحدة، بینما
لَنَجحنا ف لاتر متعلّقها الصتصوی بدایةً القیود ثم ر المولرات أخری‐ بأن یتصوفنا تصورین ‐و أضنا ما بین التّصولو ف

حل الاستحالة تماماً ‐تقدّم القیود عل الصلاة‐ إذ وفقاً للمحقّق الخمین سیسمح لنا أن نُقدّم تصور القیود عل تصور الأمر ذهنیاً
‐أي قبل الأمر لا بعد الأمر ک یستحیل‐ وبالتّال حیث قد تَم تشریعها ثبوتاً ضمن مرحلَتَین فلا یسوغ لنا أن نَدمج بین التّصورین

ف آنٍ واحد ک نَتزحلَق ف الاستحالة.

و نُهاجم نقطتَه الثّالثة:

Ø أولا: بأنّ «تَثنیة التّصور و لحاظ القیود مستأنَفةً» لا تَحل عویصتنا إطلاقاً، إذ عل أیة حالة، إنّ تصور الصلاة مع القصد
سیخلق الدّور حتماً سواء تَوحد التّصور أم ثُنّ، فإنّ الأعداد لا تُعالج الاستحالة.

Ø ثانیاً: أساساً إنّ «کیان الدّور» یرتهن عل تحقّق نقطتَین:

.‐یند المشالأمر کما زعمه السی قصد شخص الأمر ‐لا طبیع ·

· و قصد امتثال الأمر ضمن وعاء الخارج ‐لا ف تصور المول ثبوتاً‐.



فمنظومة النّقطتَین قد أولَدَت الدّور المستحیل، فاحتفاظاً عل هاتین النّقطتین علینا أن نُعالج المحذور، لا أنّ نقصد کل الأمر أو
أن نُمرِر الدّور إل عالم الثّبوت ‐کما زعمه‐.[7]

طهما «اعتیاريم و موضوعه» بأنّ نَموارث، حیث قد أوضحنا «حقیقة الححنا أنفسنا ‐مسبقاً‐ عن هذه الثالثاً: لقد أر Ø
بحت» و ببرکته قد تَخلّصنا عن عرقلة «الدّور و الخلف» تماماً بینما الأعلام قد تورطوا فیها حینما قایسوا «أحام الشّریعة»

بأمثال «العرض و المعروض التّوینيین».

م هو من «قبیل» عرض الماهیة ‐لا مصداقلأجبنا أیضاً بأنّ الح وینّم» من نمط العرض التلو افتَرضنا «الح ّنّا حتول
لنفس الماهیة أو الوجود‐ فبالتّال لا دخالة «للخارج أو الذّهن» ف حل الاستحالة نهائیاً.

الاستحالة التّالیة مطروحة ف الفایة
و عقیب ما حللنا عقدة «استحالة التّصور و الإنشاء لقصد الأمر» فقد سیرنا المحقّق الآخوند إل مأساة أخری أیضاً و ه أنّ

«الصلاة بضم القصد» لیست مقدورةَ الملّف نظراً للدّور المزبور، بینما المفروض أنّ یلاحظ المول طاقة الملّف حین إصدار
أوامره، و إلا لاستَتبع «التّلیف بالمحال» و هو قبیح، فأمام الآن نص بیاناته العمیقة:

«و توهم إمان تعلق الأمر بفعل الصلاة بداع الأمر و إمان الإتيان بها بهذا الداع ضرورة إمان تصور (المول) الأمر بها مقيدة
(ف مقام الثّبوت) و التمن من إتيانها كذلك (مقیدة) بعد تعلق الأمر بها و المعتبر من القدرة المعتبرة عقلا ف صحة الأمر إنما هو

ف حال الامتثال (الخارج) لا حال الأمر (فبالتال قد ارتفعت الاستحالة و الدّور)

واضح الفساد ضرورة أنه و إن كان تصورها كذلك بمان من الإمان إلا أنه لا ياد يمن الإتيان بها (خارجاً) بداع أمرها لعدم
الأمر بها فإن الأمر حسب الفرض تعلق بها مقيدة بداع الأمر (فاستَلزم المحذور ذاک الوقت) و لا ياد يدعو الأمر إل ما تعلق به

لا إل غيره.

إن قلت نعم و لن نفس الصلاة أيضا صارت مأمورة بها بالأمر بها مقيدة.

قلت كلا لأن ذات المقيد لا يون مأمورا بها فإن الجزء التحليل العقل لا يتصف بالوجوب أصلا فإنه ليس إلا وجود واحد واجب
بالوجوب النفس كما ربما يأت ف باب المقدمة.

إن قلت نعم لنه إذا أخذ قصد الامتثال شرطا و أما إذا أخذ شطرا فلا محالة نفس الفعل الذي تعلق الوجوب به مع هذا القصد
يون متعلقا للوجوب إذ المركب ليس إلا نفس الأجزاء بالأسر و يون تعلقه بل بعين تعلقه بالل و يصح أن يؤت به بداع ذاك

الوجوب ضرورة صحة الإتيان بأجزاء الواجب بداع وجوبه.

قلت مع امتناع اعتباره كذلك فإنه يوجب تعلق الوجوب بأمر غير اختياري فإن الفعل و إن كان بالإرادة اختياريا إلا أن إرادته ‐
وجوبه ف إنما يصح الإتيان بجزء الواجب بداع ون بإرادة أخرى و إلا لتسلسلت ليست ‐ باختيارية كما لا يخفحيث لا ت

ضمن إتيانه بهذا الداع و لا ياد يمن الإتيان بالمركب من قصد الامتثال بداع امتثال أمره.»[8]

----------------------
.[1] رغم اتّخادهما ضمن عالم الوجود الخارج

[2] و یبدو أنّ صاحب المنتق هو المصرِح بهذا التّقریب قائلا: «ان متعلق الأمر (کالموضوع و کالقصد) لابدّ و ان يون ف رتبة



سابقة عل نفس الأمر، لأنه معروض الأمر، و العارض متأخر عن معروضه رتبة، و داع الأمر معلول لوجود الأمر لاستحالة تحققه
بدونه فهو متأخر عنه تأخر المعلول عن علته، و عليه فلا يمن أخذه ف متعلق الأمر، لأنه متأخر عن الأمر، ففرض كونه ف متعلق

الأمر يستلزم فرض تقدمه عل الأمر و هو خلف.» (روحان محمد. منتق الأصول. Vol. 1. ص413 قم ‐ ایران: دفتر آيت اله
(.روحان سيد محمد حسين

[3] الفاية: ٢١/٧٢.
[4] اصفهان محمد حسین. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. Vol. 1. ص322 بیروت ‐ لبنان: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث.
[5] والذي قد استَعرضه مسبقاً قائلا: «فقد يقرر وجه الامتناع فيه بلزوم تقدم الشء عل نفسه، بأن يقال: إن الأحام أعراض

للمتعلقات، و كل عرض متأخر عن معروضه، و قصد الأمر و الامتثال متأخر عن الأمر برتبة، فأخذه ف المتعلقات موجب لتقدم
الشء عل نفسه برتبتين.» (مناهج الوصول إل علم الأصول. Vol. 1. ص260 قم)

[6] خمین، روح اله، رهبر انقلاب و بنیان گذار جمهوری اسلام ایران، مناهج الوصول إل علم الأصول. Vol. 1. ص261 ‐
.262 قم ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين

راع، فإنّ تبدیل موضوع النّقاش إلر قد بدَّلت تصویر النّزاع و أخرجته عن الصتثنیة التصو ف [7] فمحاولة المحقّق الخمین
مقام التّصور الثبوت لا یخرجنا عن ذاک المحذور المحدَّد، کما قد صنَعه المحقّق النّائین حیث قد عدّد الجعل إل تقسیمات أولیة

و ثانویة بتقریب متمم الجعل ک یتخلَّص عن المحذور، فإنّ هذه الطّریقة لا تُجدیه نفعاً.
[8] آخوند خراسان محمدکاظم بن حسین. کفایة الأصول (طبع آل البيت). ص73 قم ‐ ایران: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث.


