
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

1446 بتاريخ 26 ربیع الثان

التعبدی و التوصل
الجلسة 22 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

إرائة مقالة المحقّق العراق حول تسلسل القصد

:الدّور قائلا الأمر» و حل ر استحالة «اتّخاذ القصد فرعمه قد بحیث بز لقد استَعرضنا مقالة المحقّق العراق

سقوط الأمر عنه إل إذ نقول: بان مثل هذا المحذور (الدّور) انما يرد إذا كان القيد و هو الدعوة كذات المقيد تعبديا محتاجا ف»
إل قصد الامتثال، و إلا فبناء عل كونه توصليا فلا جرم يف تحققه كيف ما اتفق، و ف مثله نقول: بان الإتيان بالذات المقيدة

بالدعوة بمان من المقدورية للملّف بلحاظ ان الآت بذات المقيد بداع أمرها كان آتيا بالدعوة أيضا نظرا إل توصليتها و تحققها
بنفس الإتيان بذات المقيد بداع امرها.»[1]

:آخر ‐أي انحلال الأمر‐ لاضمحلال المحذور قائلا ّنا حمنَح ثم

«نقول: بأنه يمن دفع هذا المحذور من جهة انحلال الأمر إل امرين و تقطيعه ف الذهن بقطعة فقطعة: متعلقة إحداهما بذات
المقيد و الأخرى بقيد الدعوة، حيث نقول حينئذ: بان الأمر الضمن المتعلق بالدعوة انما يون داعيا إل دعوة تلك القطعة الأخرى
من الأمر الضمن المتعلق بذات المقيد لا إل دعوة شخص نفسه (الأمر الضمن) حت يتوجه المحذور المزبور. نعم انما يرد هذا
الإشال بناء عل عدم انحلال الأمر بالمقيد إل امرين ضمنيين و إلا فبناء عل انحلاله ذهنا يون حاله حال الأمرين المستقلّين،

ن تعلق أحد الأمرين بذات المقيد و الآخر بقيد الدعوة الراجع إلصورة الالتزام بتعدد الأمر فأم ما انه لا يرد هذا المحذور فف
داعويته لإتيان المقيد عن دعوة الأمر المتعلق به بلا كلام، كذلك بناء عل الانحلال، لأن لازم انحلال الأمر بالمقيد انما هو تعلق أمر

ان الأمر المتعلق بالدعوة داعيا إلقيد الدعوة كما صورة استقلال الأمرين، ف آخر إل بذات المقيد و تعلق امر ضمن ضمن
إيجاد ذات المقيد عن داع الأمر الضمن المتعلق به، و معه لا يلزم محذور داعوية الأمر إل دعوة شخصه، كما هو واضح.»[2]

فالحاصد أنّا لو لاحظنا جزیئات «الصلاة» لَتشقَّق «أمر الصلاة» إل أنواع الأوامر الضمنیة بحیث بۇسعه أن یرکع أو یسجد ناویاً
أمرهما الضمن ‐لا کل الأمر ک یتولَّد الدّور‐ فافّة الأجزاء قد حظیت بالأمر الشّرع الضمن ‐فینوي «هذا الأمر» بالتّحدید‐
إلا «قصد الامتثال» فإنّه توصل اللَّون تماماً بحیث لا یفتَقر إل قصد آخر ک تَتسلسل الإرادات ‐زعماً من الفایة‐ فعل ضوئه،

قد انحرف المتوهم حینما قد اعتقَد «بتعبدیة القصد» فتَزحلَق ف ظلام الدّور.

تان تجاه المحقّق العراقهجم

و نلاحظ علیه:

‐ أولا: إنّ المتشرِعة تَرفُض تَفتُّت الأمر إل شتّ الأوامر الضمنیة بحیث سینوي «أمر ذاک الجزء» فحسب، بل المتشرِعة تَنوي

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


«الأمر اللّ» لا آحاد الأجزاء بمفردها، فإنّ تعلّق الأمر الضمن بالأجزاء لا یسوِغ للملّف أن ینوي الأجزاء بهذه النّیة الجزئیة.

‐ ثانیاً: إنّ غرض الشّارع قد انصب عل تمام العمل بحذافیره ‐نظیر قوله تعال: «أقم الصلاة لذکري» و «إنّ الصلاة تَنه عن
الفحشاء و المنر»‐ بینما الجزء المتفرِد لا یحقّق الغرض النّهائ أبداً بل سیتون الغرض الغائ «بمنظومة المرکب» تماماً، و

عل هذا الامتداد، لا یقاس العمل العبادي ‐المرکب الارتباط‐ بأمثال «قرائة التاب» فإنّه لو قرأ قطعاً من الصفحات الضمنیة
لَتوفَّر الغرض العلم منها بینما المرکب الارتباط لو تَفتَّت ‐بلا قصد الأمر الل‐ لانهار تماماً.[3]

الاحتمالیة الثّانیة النّابعة من الفایة

و عقیب ما أنهینا الإجابة عن الاحتمال الأول ‐التّلیف بالمحال للعجز عن الإتیان‐ فقد حال الأوان ل نَتدارس الاحتمالیة الثانية
:قائلا مقام الاتّصاف بالوجوب‐ فقد استَخرجها المحقّق الاصفهان لعبارة المحقّق الآخوند ‐الدّور ف

«قوله «قدس سره»: «فما لم تن نفس الصلاة متعلّقة للأمر لا ياد يمن... الخ»[4].

(تبیین الدور ف مقام الاتّصاف بالوجوب:) لا يخف عليك أنّ ما أفاده ‐دام ظلّه‐ أولا كاف ف إفادة المقصود و واف بإثبات تقدّم
مرحلة الاتّصاف خارجاً (لا لعجز الإتیان و لا للدّور ف ف (قعسی) لزوم الدور نفسه، و الظاهر أن نظره الشريف إل م علالح

التّصور و الإنشاء) كما صرح به ف تعليقته[5] الأنيقة عل رسالة القطع من رسائل شيخنا العلامة الانصاري (قدس سره).

بيانه (ف رسالته): أن اتّصاف الصلاة المأت بها خارجاً بونها واجبة ‐مثلا‐ موقوف عل إتيانها بداع وجوبها (بحیث لو تَحقّق
«داع الوجوب» لاتّصف العمل بالوجوب) و إلا لم ين مطابقاً للواجب، و يتوقّف قصد امتثالها بداع وجوبها عل كونها واجبة

(مسبقاً) حتّ يتمن من قصد امتثالها (لاحقاً) بداع وجوبها فيدور (إذ اتّصاف الوجوب متوقّف عل داع الوجوب و نفس
القصد متوقّف أیضاً عل ثبات اتّصاف الوجوب بدایةً).

 
تجاه الاحتمال الثّان تان للمحقّق الاصفهانربض

إلا أنّ التحقيق ف الإشال، ما ذكرناه ف الحاشية السابقة:

1. مع أنّ الفعل المأت به ف الخارج لا يتّصف بونه (الفعل) واجباً (ک یتوقّف الدّاع عل الاتّصاف الخارج، بل الخارج هو
ظرف سقوط الوجوب لا ظرف الاتّصاف) كيف؟! و هو يسقط الوجوب، بل الفعل بمجرد تعلّق الوجوب به يتصف بأنّه واجب (فلا

دخالة للخارج ف تحقّق الاتّصاف).[6]

2. مضافاً إل أنّ الداع (القصد) لسبقه عل العمل (المتّصف بالوجوب خارجاً) لا يتوقّف عل اتصافه (الفعل) ‐بعد إتيانه
(الفعل)‐ بالوجوب ك يدور، بل قبل إتيانه (خارجاً) يتعلّق الأمر به، فلا دور (ف الاتصاف) حينئذ لتغاير الموقوف و الموقوف

عليه.»[7]

الاحتمالیة الثّالثة المصطادة من الفایة

و أما الاحتمالیة الثّالثة ‐للدّور‐ المطویة ضمن عبارة الفایة تَتمثَّل ف الدّور «ضمن مقام الفعلیة» و قد استَلهمها المحقّق
:أیضاً قائلا الاصفهان



«(الدّور ف مقام الفعلیة) و أما إرجاعه (بیان الآخوند) إل وجه آخر و هو: أن الأمر المأخوذ[8] ف الصلاة كمتعلّقات موضوعات
الأحام لابدّ من تحقّقها (حتماً) ف فعلية الأحام (بحیث إنّ «أخذ القصد» سیتسبب بالاستحالة ف مقام الفعلیة لا ف مرحلة

الإنشاء) فلا يون التليف بشرب الماء فعلياً إلا مع وجود الماء خارجاً، فما لم ين أمر لا معن للأمر بإتيان الصلاة بداع الأمر؛
لأنه (الدّاع) ‐عل الفرض‐ شرط فعليته، فيلزم الدور ف مقام الفعلیة. (کما أوضح المحقّق النائین هذا الوجه أیضاً)»

و کنموذَج لذل لاحظ:

ة علقَت و دارت الفعلیّلقد ع فبالتّال لاأو الأمر بالحج فة علّتحقّق الاستطاعة ‐القید‐ المتوق حیث تَرتَهن عل ة أمر الحجفعلی ‐
قیدها و بالعس.

‐ فعلیة أمر الصلاة المتفرِعة عل قصد الأمر المتفرِع عل فعلیتها أولا، فیدوران معاً.

:أیضاً قائلا ة‐ المحقّق الاصفهانالفعلی ما أجابه ‐الدّور ف عمو ن

«فهو مدفوع بما قدمناه ف الحاشية المتقدمة: من أن الأمر بوجوده العلم (لدی تصور المول) يون داعياً (إل الامتثال) و
وجوده العلم لا يتقوم بوجوده الخارج (المتوقّف عل الفعلیة) فلا دور، بل (إنّما) المحذور (هو) ما تقدّم.»[9]

-------------------
[1] عراق ضیاءالدین. نهایة الأفار. Vol. 1. ص191 قم ‐ ایران: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.الإسلام
[2] عراق ضیاءالدین. نهایة الأفار. Vol. 1. ص191 قم ‐ ایران: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.الإسلام
[3] بینما نلاحظ عل الأستاذ المعظَّم بأنّ المحقّق العراق لا یستنر «قصد الأمر اللّ» بل إضافة عل الأمر الل یری إمانیة

قصد الأمر الضمن أیضاً ل یثبِت لنا أنّ «قصد الأمر» لا یحتاج إل قصد آخر ک یتسلسل، و نصراً لمقالتنا لاحظ عبارة
المحقّق العراق قائلا: «لأن لازم انحلال الأمر بالمقيد انما هو تعلق أمر ضمن بذات المقيد و تعلق امر ضمن آخر إل قيد الدعوة
كما صورة استقلال الأمرين، فان الأمر المتعلق بالدعوة داعيا إل إيجاد ذات المقيد عن داع الأمر الضمن المتعلق به، و معه لا

يلزم محذور داعوية الأمر إل دعوة شخصه، كما هو واضح». (عراق ضیاءالدین. نهایة الأفار. Vol. 1. ص191)
[4] الفاية: ٢٢/٧٢.

[5] حاشية كتاب فرائد الاصول: ٢١.
[6] ثم علّق الأستاذ ههنا قائلا: بأنّ الرکن الثّان للدّور الذي قد أسلفناه ‐بأنّه یتحقّق الدور لو توقّف اتّخاذ القید عل القصد

لیف و القید، فلا توقف فّناط به التلیف لا أنّه یّط التسقالآن، فإنّ الخارج ی لف‐ فقد أجابه المحقّق الاصفهانللم الخارج
الخارج إذن.

[7] اصفهان محمد حسین. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. Vol. 1. بیروت ص325 مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء
التراث.

[8] و قد ذیل المحقّق الاصفهان إجابتَه أیضاً قائلا: «بل بهذا البيان يدّع ورود محذور الدور ف مقام الجعل ايضا؛ لأن المأمور به
هو الفعل بداع الأمر، فلا بدّ من فرض وجود شخص الأمر ف مقام الجعل، فيلزم وجود شخص الأمر قبل وجوده.

و يندفع: بأن اللازم ‐ ف مقام الحم بشء ‐ إذا كان معلقا عل شء فرض وجوده فرضا مطابقا للواقع، إلا أنّ فرض وجوده
هذا لا يستلزم وجوده فعلا، بل يمن فرض وجوده الاستقبال أيضا، و نتيجة فرض وجود شخص الأمر ليس وجود الشء قبل

نفسه. (منه عف ء علء قبل وجوده ليلزم تقدم الشو هذا غير وجود الش ،وجوده، بل وجوده التقديري قبل وجوده الحقيق



عنه)». (نفس المصدر)
[9] نفس المصدر.


