
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 04 جمادی الاول 1446

التعبدی و التوصل
الجلسة 26 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

مستَخلَص البیانات الماضیة

لقد شعب المحقّق الاصفهان الوجود إل علم ذهن و إل ملحوظ خارج فیلحظ المول وجوده العلم ثم سیقصد الملّف
.‐للمول نوي التّصویر الذّهنسی لّف الخارجقدة الخلف ‐بأنّ المع لفببرکة هذا التّشعیب قد ح ،وجوده الخارج

ثم استَذکرنا إشالیة المحقّق العراق بأنّه لا یتاح لنا أن نَفترض الوجود العلم مستقلا عن الخارج ک نَمتل وجودین فینهار
الخلف ‐زعماً من الاصفهان‐ بل الوجود العلم دوماً یعدّ طریقاً مندکاً ف الخارج فهو المیزان الرئیس لتشریع القصد و امتثاله

و لهذا سیصبح الأمر مع القصد عنصراً خارجیاً تماماً، فعلیه، ستَتجدّد عویصة الخُلف ثانیةً.

ثم منحنا المحقّق العراق حلا آخر ‐للخلف‐ زاعماً أنّ المول سیتصور «الأمر مع قصده» لحاظاً ذهنیاً فحسب فوقتئذ لا یتقدّم
المتأخر نهائیاً إذ «اللحاظ» عدیم الحرکة، بخلاف الملحوظ.

ولنّا قد هاجمنا المحقّق العراق بأنّ عنصريِ «التّقدم و التّأخّر» ‐المبحوثَین حالیاً‐ یعدّان وصفاً للملحوظ الخارج ‐لا للّحاظ
الذّهن‐ فهو الذي سیتقدّم و یتأخّر فیخلق المحذور هنا أیضاً.

أجل لو اتَّصف اللّحاظ بالتقدّم و التّأخّر بحیث نَفترِض أنّ «عملیة لحاظ الأمر مع قصده» ستُقدِّم الأمر تارةً و تُؤخّره تارةً ‐عن
القصد‐ بآنٍ و لحاظ موحد، لَحسنت مقالة المحقّق العراق بینما الحق أنّ الملحوظ الخارج هو المتلبِس بالتّقدّم و التّأخّر، فلم

یتلاش الخلف إذن.

معطَیات المحقّق النّائین حول شتّ الاستحالات

لقد اتَّجه المحقّق النّائن متَّجه الشّیخ الأعظم و المحقّق الآخوند زاعماً أیضاً استحالة «اتخاذ القصد شرطاً و شطراً ضمن
لو استحال تقیید الأمر بالقصد لاستحال ،ة و عدمها» فبالتّالط «الملمن نَم المتعلّق» و حیث إنّ علاقة «التّقیید والإطلاق» ه

إطلاقه تباعاً، فلا تَتسجل التّوصلیة إذن.

و أمام الآن نص حواراته: [1]

«لا إشال ف انّ كل حم له متعلّق و موضوع:

‐ و المراد من المتعلّق هو ما (العمل الذي) يطالب به العبد من الفعل أو التّرك، كالحج، و الصلاة، و الصوم، و غير ذلك من

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الأفعال.

‐ و المراد بالموضوع هو ما أخذ مفروض الوجود ف متعلّق الحم (فالملّف هو الذي سیمتثل المتعلّق) كالعاقل البالغ
المستطيع مثلا. و بعبارة أخرى: المراد من الموضوع هو الملّف الّذي طولب بالفعل أو التّرك بما له من القيود و الشّرائط: من

العقل و البلوغ و غير ذلك. (فهذا التّفی قد اشتهر منذ عهد المحقّق النّائین حیث قد ابترها باجتهاده)

ثم انّ كلا من الموضوع و المتعلّق له انقسامات:

1. (الانقسامات الأولیة: و ه) عقلية سابقة عل مرحلة ورود الحم عليه (فه معقولة بلا احتیاجها لتصور حم لها کالصلاة بلا
لحاظ أحامها) و هذه الانقسامات تلحق له بحسب الإمان العقل و لو لم ين هناك شرع و لا حم، كون الملّف عاقلا، بالغا،

قادرا، روميا، زنجيا، أحمر، أبيض، أسود، و غير ذلك من الانقسامات الّت يمن ان تفرض له، و كون الصلاة مثلا إل القبلة، أو
ف المسجد، أو الحمام، مقرونة بالطهارة، إل غير ذلك من الانقسامات الّت يمن ان تفرض لها ف حدّ نفسها و لو لم تن متعلّقة

لحم أصلا.

2. (الانقسامات الثّانویة:) و لل منهما أيضا انقسامات تلحقهما بعد ورود الحم عليهما بحيث لو لا الحم لما أمن لحوق تلك
الانقسامات لهما، كون الملّف عالما بالحم، أو جاهلا به، بداهة انّ العلم (أو الجهل) بالحم لا يمن إلا بعد (إصدار الشّارع)

الحم.

و هذا بخلاف العلم بالموضوع، فانّه يمن لحوقه بدون الحم. هذا بالنّسبة إل الموضوع. و اما بالنّسبة إل المتعلّق، كون
الصلاة مما يتقرب و يمتثل بها، فانّ هذا (القید القُرب) انّما يلحق الصلاة بعد الأمر بها، إذ لو لا الأمر لما كان عروض هذا الوصف

لها ممناً.

ابقة علالس (ةلیالأو) من الموضوع و المتعلّق بلحاظ الانقسامات كل ان التّقييد أو الإطلاق بالنّسبة إلإم ال فانّه لا إش ثم
ورود الحم، بل لا محيص: إما من الإطلاق أو التّقييد، لعدم إمان الإهمال الواقع (ثبوتاً) بالنّسبة إل الآمر الملتفت، لوضوح انّه

لا بد من تصور موضوع حمه و متعلّقه، فإذا كان ملتفتا إل الانقسامات اللاحقة للموضوع أو المتعلّق، فاما ان لا يعتبر فيه
انقساما خاصا فهو مطلق، أو ان يعتبر فيه انقساما خاصا فهو مقيد (ثبوتاً).

و بالجملة: لو أوجب إكرام الجيران و هو ملتفت إل انّ الإكرام يمن ان يون بالضيافة و يمن ان يون بغيرها، و كذا كان
ملتفتا إل انّ ف الجيران عدوا و صديقا، فان تساوت الأقسام ف نظره فلا محيص من إطلاق حمه، و إلا فلا بدّ من التّقييد
(بالصدیق مثلا) بما يون منها موافقا لنظره، هذا بحسب الثّبوت و نفس الأمر. و اما بحسب مقام الإثبات و مرحلة الإظهار،

فيمن فيه الإهمال لغرض له ف ذلك. هذا ف الانقسامات (الأولیة) السابقة عل الحم اللاحقة للموضوع أو المتعلّق.»

و بتحریر آخر: إنّ ناتج هذه الانقسامات هو أنّ المول حین انقساماته الأولیة ‐بلا لحاظ الحم‐ إما سیطلق أو سیقید ف أفق
الثّبوت بحیث لا یظَل الموضوع مهملا أو مجملا أبداً، و ذل نظیر الصلاة الت إما سنَلحظ فیها وجوب السورة أم لا فنَسترسلها،

فف أجواء الثّبوت لو رفضنا کلا التّقیید و الإطلاق تماماً لارتَبنا المستحیل حتماً، بینما ف أفق الإثبات و الدّلالة الخارجیة سیسمح
للمول إما أن یهمل أو یجمل.

قیداً ‐کقصد الأمر‐ ف مضأن ی سع المولثبوتاً بحیث لا ی عدّ مستحیلاقید، سی ة فإنّ أساس التّقیید بأيا الانقسامات الثّانویو أم
المتعلّق إلا عقیب إصدار الأمر أولا، فبالتّال لو استحال التّقیید ثبوتیاً لاستحال التّقیید إثباتیاً بالتّبع، و کذل وضعیة الإطلاقات



بحیث ستُصبح مستحیلة، و هذا ما لوح إلیه المحقّق النّائین أیضاً هاتفاً:

«و اما الانقسامات (الثّانویة) اللاحقة للحم فلا يمن فيها التّقييد ثبوتا، و إذا امتنع التّقييد امتنع الإطلاق أيضا لما بين الإطلاق و
التقييد من تقابل العدم و الملة، فالقدرة عل أحدهما عين القدرة عل الآخر، كما انّ امتناع أحدهما عين امتناع الآخر و ذلك

واضح.

و أخرى: بالنّسبة إل (لّفالم) الموضوع لام تارة: بالنّسبة إلإثبات امتناع التّقييد (ثبوتاً) فنقول: يقع ال فالشّأن انّما هو ف ·
المتعلّق (العمل) أما بالنّسبة إل الموضوع، فالتّقييد تارة: يون ف مرحلة فعلية الحم، و أخرى: يون ف مرحلة إنشائه.

و اما التّقييد (للموضوع) ف مرحلة فعلية الحم فلا يعقل، للزوم الدّور. و ذلك لأنّ فعلية الحم انّما يون بوجود موضوعه ‐كما
موضوعه، و إلا عل (تهو فعلی) مالمعلول، و لا يعقل تقدّم الح م نسبة العلّة إلالح محلّه‐ فنسبة الموضوع إل أوضحناه ف

يلزم عدم موضوعية ما فرض كونه موضوعا، و ذلك واضح. و من المعلوم: انّ العلم بالشّء يتوقّف عل ثبوت الشّء (و فعلیته)
ف الموطن الّذي تعلّق العلم به، إذ العلم لا بدّ من متعلّق و رتبة المتعلّق سابقة عل العلم ليمن تعلّق العلم به، فلو فرض انّ العلم
بالحم أخذ قيداً للموضوع فلابدّ من ثبوت الموضوع بما له من القيود ف المرتبة السابقة عل الحم، لما عرفت: من لزوم تقدم
الموضوع عل الحم، ففعلية الحم تتوقف عل وجود الموضوع، فلو فرض ان العلم بالحم أخذ قيدا ف الموضوع يلزم توقّف
الموضوع عل الحم، لأنّ من أجزاء الموضوع العلم بالحم، فلا بدّ من وجود الحم ليلتَئم الموضوع بما له من الأجزاء، و هذا

كما ترى يلزم منه الدّور المصرح.»

:م» بصیاغة أخری قائلاة الحر استحالة «فعلیبیدَ أنّ صاحب الأجود ‐ههنا‐ قد قر

«كما سيجء ف الواجب المشروط إن شاء اله تعال ان كل شرط موضوع و كل موضوع شرط و حيث إنه يتوقف العلم بشخص
الحم عل وجود الحم خارجا و فرضه موجوداً (أي یتوقف عل المعلوم) و إلا لا يعقل العلم به فيلزم الدور المصرح و هو توقف
الشء عل ما توقف عليه و كون الشء معلولا لمعلوله بلا واسطة، غاية الأمر أن التوقف من أحد الطرفين عقل و هو توقف العلم

عل وجود المعلوم و من الطرف الآخر جعل و هو توقف فعلية الحم عل وجود العلم لأخذه ف الموضوع شرعاً هذا بحسب
مقام الفعلية»[2]

بینما صاحب الفوائد ‐أخیراً‐ قد اعتقَد بإمانیة أن یصبح التّوقّف من الجانبین عقلیاً، فها هو یقول:

«غايته انّ التّوقّف من أحد الجانبين يون شرعيا و هو توقّف الحم عل الموضوع لأنّ الموضوع انّما يون بحسب الجعل
الشّرع إذ لو لم يعتبره الشّارع لما كاد ان يون موضوعا، و من الجانب الأخر يون عقليا و هو توقّف الموضوع عل الحم، لأنّ
توقّف العلم الّذي أخذ قيدا للموضوع عل المعلوم الّذي هو الحم حسب الفرض عقل، و لك ان تجعل التّوقف من الجانبين عقليا

فتأمل.»[3]

:مقام الإنشاء» قائلا تشریح «الدّور ف ه إلحوار طَق المحقّق النّائینع ثم

«و عل كل حال، لا إشال ف لزوم الدّور ان أخذ العلم بالحم قيدا للموضوع ف مقام فعلية الحم. و اما ان أخذ قيدا ف مقام
الإنشاء فربما يتوهم عدم المانع من ذلك، لأنّ إنشاء الحم لا يتوقّف عل وجود الموضوع و ان توقّف فعليته عليه (الموضوع) بل

إنشاء الأحام انّما يون قبل وجود موضوعاتها (خارجاً) فيرتفع التّوقّف من أحد الجانبين هذا.



و لن أخذ العلم بالحم قيدا للموضوع ف مرحلة الإنشاء (لا ف مرحلة الفعلیة الت أسلفناها) و ان لم يلزم منه الدّور المصطَلَح،
إلا انّه يلزم منه توقّف الشّء عل نفسه ابتداء بدون توسيط الدّور (أي سیتوفّر ملاک الدّور لا اصطلاحه).

و توضيح ذلك: هو انّ الدّور عبارة عن الذّهاب و الإياب ف سلسلة العلل و المعلولات، بان يقع ما فرض كونه علّة لوجود الشّء
ف سلسلة معلوله، اما بلا واسطة كتوقّف (ا) عل (ب) و (ب) عل (ا) أو مع الواسطة كما إذا فرض توسط (ج) ف البين، و الأول

هو المصرح، و الثّان هو المضمر.

و الوجه ف امتناع الدّور (ف مقام الإنشاء) هو لزوم تقدّم الشّء عل نفسه الّذي هو عبارة عن اجتماع النّقيضين، فانّ هذا هو
ء موجودا فّون الشهو ان ي لن ممتنعا، فالممتنع الأولم ي ممتنع إليه، و إلا الّذي لا بدّ من رجوع كل العقل لالممتنع الأو

حال كونه معدوما الّذي هو عبارة عن اجتماع الوجود و العدم ف شء واحد ف آن واحد، و الدّور انّما يون ممتنعا لأجل
استلزامه ذلك (اجتماع الوجود و العدم) فان توقّف (ا) عل (ب) يستدع تقدّم (ب) ف الوجود عل (الف)، فلو فرض توقّف (ب)

عل (الف) أيضا يلزم تقدّم (الف) عل (ب) المفروض تأخّره عنه، و يرجع بالأخرة إل توقّف (الف) عل نفسه، فلو فرض ف مورد
لزوم هذا المحذور بلا توسط الدّور، فهو أول بان يحم عليه بالامتناع.

و بعد ذلك (الدّور ف الإنشاء) نقول ف المقام: لو أخذ العلم بالحم قيدا للموضوع ف مرحلة الإنشاء يلزم تقدّم الشّء عل نفسه، و
ذلك لأنّه لا بدّ من فرض وجوده بما انّه مرآة لخارجه قبل وجود نفسه، إذ الإنشاءات الشّرعية انّما تون عل نهج القضايا الحقيقية
الّت ه المعتبرة ف العلوم (أي یعتبرها مفترض وجودها) و ليست من القضايا العقلية الّت لا موطن لها إلا العقل (و لا یفترض

وجودها) و لا من أنياب الأغوال الّت تون مجرد فرض لا واقعية لها أصلا، بل الإنشاءات الشّرعية انّما ه عبارة عن جعل
الأحام عل موضوعاتها المقدّرة وجوداتها، و هذا الجعل (للقضیة الحقیقیة) انّما يون قبل وجود الموضوعات ف الخارج، و عند

وجودها تصير تلك الأحام فعلية.

و حينئذ لو فرض أخذ العلم بالإنشاء (أي ف الجعل) قيدا للموضوع ف ذلك المقام (الإنشائ) فلا بدّ من تصور الموضوع بما له
من القيود لينشأ الحم عل طبقه، و المفروض انّ من قيود الموضوع العلم بهذا الإنشاء نفسه (إذ العلم یعدّ من إحدی قیود تحقّق

الموضوع فلابد أن یعدّ العلم مفروض الوجود أیضاً کالموضوع) فلا بدّ من تصور وجود الإنشاء مرآة لخارجه قبل وجود نفسه
(الإنشاء) و هذا كما ترى يلزم منه تقدّم الإنشاء عل نفسه، و هو ضروري الامتناع. (إذ لو افترضنا تعلّق العلم بالإنشاء لاستَتبع أن

یتقدّم الإنشاء عل نفسه ل یتحقّق العلم به فیلزم من وجوده عدمه، و لهذا لا نتخذ العلم قیداً ف الموضوع)»[4]

-----------------
.الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام قم ص145-146جماعة المدرسين ف .Vol. 1 .(النائین) صول[1] فوائد الا

[2] نایین محمدحسین. أجود التقریرات. Vol. 1. ص105 قم ‐ ایران: کتابفروش مصطفوی.
[3] نایین محمدحسین. فوائد الاصول (النائین). Vol. 1. قم ص146جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.الإسلام
.الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام قم ص147جماعة المدرسين ف .Vol. 1 .(النائین) صول[4] فوائد الا


