
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 15 جمادی الاول 1446

التعبدی و التوصل
الجلسة 31 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

تجاه المحقّق النّائین مات المحقّق الخمینهج

لقد أسلفنا معتقَد المحقّق النائین باستحالة «اتّخاذ القصد ضمن الأمر» ف کافّة الحقول: الجعل و الفعلیة و الامتثال، بحیث قد
:قائلا ضه المحقّق الخمینقد عار نمفروضة الوجود دوماً» ول یره بأنّ «المواضیع هنَبع الدّور نتیجةَ تف

«ففيه: أولا: أنّ جعل الأحام من قبيل القضايا الحقيقية (العائدة إل القضایا الشّرطیة) حتّ ما صدر من الشارع بصيغة الإنشاء
(فهو) غير صحيح جدّاً، و سيأت لب القول فيها ف مبحث العموم و الخصوص، فانتظر.»[1]

فلُباب اعتراضه أنّ الصیغ الإنشائیة ‐افعل‐ الت تُعدّ قضایا حقیقیةً أیضاً، لا تَئول إل القضایا الشّرطیة ‐کما زعمه المحقّق
النّائین‐ ولهذا «أقیموا الصلاة» لا تَنعطف إل الشرطیة أبداً إذ سیغلُط القول: «إذا وجد المصلّ فلیقمها» فافتراض وجودها

سینتج نتاجاً حضیضاً تماماً، ولهذا لا تعود کافّة القضایا إل الشّرطیة دوماً، بل هو خطاب انحلال بعدد الملّفین المتواجِدین،
بینما أشباه : «له عل النّاس حج البیت من استطاع» و «أقم الصلاة لدلوک الشّمس» فبإمانها أن نُشرِبها معن الشّرطیة

کالتّال: «إذا ۇجد المستطیع فلیحج» و «إذا طلعت الشّمس فأقم الصلاة» و لن الصیغ الانشائیة لا تُلبس معن الشّرطیة إطلاقاً.

فبالتّال قد انهدمت الضابطةُ العامة المدّعاة من قبل المحقّق النّائین تماماً ‐مئال الحقیقیة إل الشرطیة‐.

و نُلاحظ علیه بإیجاز، بأنّ حوارنا لا یحور حول حول الصیغ و أضرابها ک یعدّ نقضاً تجاه المحقّق النّائین، بل الباحثون یناقشون
«جوهرةَ القضایا» متسائلین: هل کافّة القضایا الحقیقیة ‐سواء بالصیغة أم بغیرها‐ تئول إل الشّرطیة حقیقةً ‐وفقاً للفوائد‐ أم

لا ‐وفقاً للمحقّق الخوئ وغیره‐؟[2]

ثم تَعقَّبه الوالد المحقّق الأستاذ أیضاً معترِضاً عل المحقّق النائین قائلا ‐بالفارسیة‐:[3]

«مهمترين دليل كه در ارتباط با استحالۀ ذات اخذ قصد قربت در متعلّق امر ذكر شده، دليل است كه مرحوم محقق نائين ذكر
كرده و آيتاله خوي «دام ظلّه» نيز آن را بهعنوان بهترين دليل دانسته است: خلاصۀ فرمايش ايشان ‐ با توضيح از جانب ما

‐ اين است: نوع قضاياي كه در مقام بيان احام شرعيه وارد شده، قضاياى حقيقيه است.[4] مثلا در باب حج از روايات
استفاده مشود كه: «المستطيع يجب عليه الحج»، در اينجا «المستطيع» ناظر به افراد است ول نه خصوص افرادى كه در

زمان صدور حم، مستطيع باشند بله هر انسان كه در آينده هم وجود پيدا كند و مستطيع شود، اين حم شامل حال او
مشود. 

سپس مفرمايد: قضيۀ حقيقيه، رجوع به قضيۀ شرطيه مكند، يعن با اينه صورتش صورت قضيۀ حمليه است و در قضيۀ
حمليه، موضوع و محمول و اتحاد و هوهويت مطرح است ول در باطن، به قضيۀ شرطيه برگشت مكند و در قضيۀ شرطيه،

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


مقدّم و تال مطرح است نه موضوع و محمول. در نتيجه قضيۀ «المستطيع يجب عليه الحج» به قضيۀ «إذا استطعتم يجب عليم
الحج» برگشت مكند، يعن «المستطيع» كه عنوان موضوع داشت، در اينجا عنوان مقدّم، و «يجب عليه الحج» كه عنوان

محمول داشت، عنوان تال پيدا مكند. 

مرحوم نائين مفرمايد: اگر قضيۀ شرطيه شد، قضيۀ شرطيه داراى اين خصوصيت است كه اگر مولا گفت: «إذا استطعتم
يجب عليم الحج» مفاد اين قضيه اين نيست كه «بر شما لازم است مستطيع شويد تا حج بر شما واجب شود» بله وجود

استطاعت را فرض كرده و فرموده: «اگر شما مستطيع شديد، حج بر شما واجب مشود ول به شما نمگويم برويد تحصيل
استطاعت كنيد اگرچه تحصيل استطاعت، مقدور شما هم باشد»، اين قضيه، از اين جهت مانند «إن جاءك زيد فأكرمه» است،

معناى «إن جاءك زيد فأكرمه» اين نيست كه اگر شما ‐ فرضاً ‐ بتوانيد مقدّمات مجء زيد را فراهم كنيد، برايتان لازم باشد
فراهم كنيد. خير، معناى اين قضيه اين است كه وجوب اكرام، برفرض تحقّق مجء است و تهيۀ مقدّمات مجء ‐ بهطورى كه
مجء تحقق پيدا كند ‐ بر شما لازم نيست. مرحوم نائين مفرمايد: نه تنها در «المستطيع يجب عليه الحج» اينطور است بله

در آيۀ شريفۀ (أوفوا بالعقود) نيز همينطور است. اين آيه نمگويد: «شما حتماً بايد عقدى واقع سازيد» بله مگويد: «اگر
عقدى واقع شد وفاى به آن واجب است». 

سپس مفرمايد: بنابراين، استطاعت وعقد، با وجود اينه اختيارى است و مولا متوانست مثلا تحصيل استطاعت را واجب
كند و انسان هم متواند آن را ايجاد كند ول لازم نيست چنين كارى را انجام دهد بله اگر موضوع آن وجود پيدا كرد، به دنبال
آن، حم مآيد. از اين بالاتر، امورى است كه در اختيار ملّف نيست و ما بههيچوجه نمتوانيم آنها را در دايرۀ تليف بياوريم،
مثل بلوغ و عقل كه در اختيار ملّف نيست و مولا نمتواند كس را كه بالغ نيست، امر به بالغ شدن بنمايد. و مثل زوال شمس

در آيۀ شريفۀ «أقم الصلاةَ لدُلوك الشّمسِ إل غَسق اللَّيل» [5] آيا كس متواند توهم كند كه ايجاد زوال شمس ‐ با اينه امرى
غير اختيارى است ‐ داخل در تليف مولا شود؟ و يا مسألۀ عقل نسبت به كس كه عاقل نيست، داخل در دايرۀ تليف مولا قرار

گيرد و مولا او را ملّف به عاقل شدن بنمايد؟ 

مرحوم نائين سپس مفرمايد: در ما نحن فيه، كه شما قصد قربت را به «قصد الأمر» معنا كرديد، بدون ترديد، امر كار
مولاست و كار مولا در اختيار خود اوست نه در اختيار ديرى. حت در «إن جاءك زيد فأكرمه» اگر بخواهيم بوييم: مجء زيد،
اختيارى است، اختيارى بودن نسبت به خود زيد است نه نسبت به عمرو. مجء زيد، چونه متواند در اختيار عمرو قرار گيرد؟

مر اينه آوردن زيد مطرح باشد نه آمدن او، و بين آوردن و آمدن فرق است. مرحوم نائين مفرمايد: مضاف اليه قصد،
عبارت از امر است و امر، كارى نيست كه در اختيار عبد باشد بله مربوط به مولاست. پس وقت مضاف اليه، خارج از دايرۀ
اختيار ملّف شد، با اضافۀ مضاف به آن، قصد الأمر هم يك چيز غير اختيارى مشود و در نتيجه بايد وجود آن فرض شود نه

اينه داخل در دايرۀ تليف شده و جزء ملّف به قرار گيرد. مثل مسألۀ بلوغ و عقل و زوال شمس است. در مسألۀ زوال شمس،
امان نداشت كه زوال شمس، همانند صلاة، داخل در دايرۀ تليف باشد. در مورد زوال شمس، تعبير روشن در روايت وجود
دارد. مفرمايد: «إذا زالت الشمس فقد دخل وقت الصلاتين» [6] يعن به صورت قضيۀ شرطيه مطرح كرده و زوال شمس را

مفروض الوجود دانسته است و به دنبال فرض وجود، مسألۀ وجوب نماز ظهر و عصر مطرح مشود. در قصد الأمر هم
همينطور است.»

 
تجاه المحقّق النّائین ة الثانية للمحقّق الخمینالیالإش

:ة ثانیة قائلاالید إشیاستَورد الس ثم

[7].«(نظیر معتقَد المحقّق الخوئ) منع لزوم أخذ مطلق المتعلقات و متعلقاتها مفروض الوجود فمضافاً إل»



و نُبرِهن مقالته ‐حول هذا الامتناع‐ بأنّا لم نَظفَر بدلیل مستَحم ک یدّع المحقّق النّائین بأنّ مطلق متعلّقات المواضیع تُعدّ
مفروضة الوجود دوماً.

قیاساتها معها» فببرکتها قد استَغن» ة التی و وقایةً عن المحقّق النّائین نقول بأنّ «افتراض وجود المواضیع» یعدّ القضایا الفطر
المحقّق النّائین أن یستذکر الدّلیل، إذ قد بدا مشرِقاً أنّ کافّة المواضیع و قیودها یجب افتراض وجودها بدایةً و إلا لَلغا الجعل و

ام ستئول إلأنّ موضوعات الأح ا یعنشرط هو موضوع و کل موضوع هو شرط» مم ح مسبقاً بأنّ «کلالإنشاء، و لهذا قد صر
القضایا الشّرطیة الت قد افترض وجودها أولا، و عل أساسه قد استَنتَج الفوائد لابدیةَ «فرض وجود الموضوع».

و بتدقیق أدق: إنّ الخُطّة الرئیسیة الت رسمها المحقّق النّائین هو أنّ «کلّما یعدّ موضوعاً فقد افتُرض وجوده بتّاً» ‐سواء تقید
ر المحقّق بإرجاع «مفروض الوجود» إلقتصة کالبلوغ و الوقت‐ إذن لم یبقیود متاحة کالاستطاعة و الطّهارة أم غیر اختیاري

الشّرطیة فحسب، بل قد رکز عل «فرض وجود الموضوع» منذ البدایة، و حیث إنّ الصلاة بقیدها ‐القصد‐ تُعدّ موضوع الأمر
فقد افتُرض وجودها مسبقاً ‐فتَولّد الدّور حینئذ‐ إذن فرؤیته أوسع بثیر مما زعمه المحقّق الخمین و...

 
مواجهتُنا للمحقّق النّائین

و عقیب ما وقینا مقالة المحقّق النّائین عن الإیرادات الماضیة، فسنُباشر الآن مهاجمتَه بأنّه:

‐ أولا: إنّ عنوان «متعلّق المتعلّق» ‐کطهارة الثّوب‐ لا یساوي عنوان «الموضوع» دوماً، فإنّ «الطّهارة» عدیمة الصلة بأصل
«جعل الصلاة» فلا یفترض وجودها حتماً، فإنّ میزان «الموضوع» هو ألا یدعو المول إلیه، بینما قد دعا إل الطّهارة وسائر

القیود.

‐ ثانیاً: إنّ مسرح الصراع أجنب عن «رجوع القضیة الحقیقیة إل الشّرطیة» تماماً، إذ المحور المهم ف مسألة «الدّور» تحول
حول أنّ «کافّة المواضیع یتوجب افتراض وجودها حتماً»[8] ‐لیس أکثر‐ فهذه النّقطة ه الت قادت المحقّق النّائین أن یتورط

.‐ة و عدمه» ‐کما زعمه المحقّق النّائینالشّرطی ة إلة لمسألة «رجوع الحقیقیالدّور» من دون خصوصی» ف

 
تجاه المحقّق النّائین ربة الثّالثة للمحقّق الخمینالض

:د تجاه الفوائد، حیث قد ابتَدأ قائلایالات السإش أهم لنا إللقد توص

«أنّ ما ذكره قدس سره من أخذ المتعلّقات و قيودها مفروض الوجود ‐فمع ممنوعیته‐ كاف ف رفع الدور و ف دفع تقدّم
الشء عل نفسه؛ إذ فرض وجود الشء قبل تحقّقه غير وجوده واقعاً قبل تحقّقه، إذ تحقّق الأول بمان من الإمان؛ فإنّه لا يحتاج

إلا إل فرض فارض و تصور متصور، و أخذُ الأمر مفروض الوجود فرضاً مطابقاً للواقع، لا يلزم منه التقدّم الممتنع، بل يلزم منه
(نفسه کما زعمه المحقّق النائین عل تقدّم الشّی ستدعة معقولة تماماً و لهذا یفهذا الافتراض عملی) فرض وجوده قبل تحقّقه

و يوضح الحال: القيود المأخوذة ف متعلّقات الأحام مع كونها خارجة عن دائرة الاختيار؛ فقوله تعال: «اقم اَلصلاةَ لدُلُوكِ
اَلشَّمسِ ال غَسق اَللَّيل»[9] يح عن أنّ الأمر تعلّق بأمر مقيد بالوقت، و أنّه فرض تحقّق الوقت ف محلّه قبل وجوده، و هنا

نقول: إذا أمر الآمر بشء بقصد الآمر فقد أخذ الأمر مفروض الوجود؛ فرضاً مطابقاً للواقع، و لا معن لمطابقته إلا كونه متحقّقاً
[10]«.(الخارج) محلّه ف



:ة بسیاقة أخری قائلاالیلالةَ هذه الإشد ‐ضمن المناهج‐ سیسم السو قد ر

« فتحصل مما ذكرنا: أنّ المحذور:

1. إن كان ف عدم تعقّل تصور الشء قبل وجوده فهو بمان من الفساد (بل یعقَل التّصور) ضرورة أن كل فعل اختياري يون
تصوره مقدّماً عل وجوده.

2. و إن كان (المحذور) ف إنشاء الأمر عل الوجود المتصور فهو ‐أيضاً‐ كذلك (معقول) لأنّ الصورة الذهنية بقيودها متقدّمة
عل الأمر (المنشَأ) فلا يلزم منه تقدم الشء عل نفسه.

3. و إن كان (المحذور) ف فرض وجود الشي قبل وجوده، فهو ‐أيضاً‐ بمان من الإمان (لأنّه محض افتراض لیس أکثر) فلا
محذور من هذه الجهات.»[11]

--------------------
[1] تهذیب الأصول. Vol. 1. ص211 تهران ‐ ایران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره).

[2] و أفیض علیه ملاحظَتین اخرتَین أیضاً:
یة لَصدق معن الشّرطیة أیضاً، إذ بۇسعنا أن نُحوِل: «أقیموا الصلاة» ‐ أولا: أساساً لو غیرنا «صیاغة الأمر» إل الحملیة الخبر

ذلالأعاظم بأنّ الخمر مفروض الوجود، ف وزان: «الخمر حرام» حیث قد أقر عل صبح الثّانسی لاة واجبة» فبالتّالالص» إل
الصلاة، و لهذا لا خَصیصةَ لصیغة الأمر بتاتاً لأنّها قابلة للتّغییر التیاماً مع القضیة الشّرطیة أیضاً.

‐ ثانیاً: یبدو أنّ صاحب «تهذیب الأصول» قد خَلط ما بین الصیغ الانشائیة الفارغة عن القید ‐نظیر أقیموا الصلاة‐ و بین
الصیغ المحتویة للقید و الت نبحث عنها حالیاً ‐نظیر صل بقصد الأمر‐ فإنّا لو أضفنا القید إل الأول لَتَصحح إرجاع الصیغة

إل الجملة الشّرطیة تماماً، و لهذا إنّ محطّ نزاعنا عبارة عن «صل بقصد الأمر» أي «لو أردت امتثال أمر المول فصل مع
ة لا تتحقق فقید، فإنّ الإناطة و الشّرطی لاة» فارغةً عن أيل «بأقیموا الصل المستشّمثواب أن یلیس من الص ،القُربة» فبالتّال

العربیة بهذا الأسلوب الخاط أساساً، إذن فالتّمثیل مشوه جذریاً، فالنّاتج أنّ مقالة المحقّق النّائین مسدّدة تماماً.
[3] فاضل موحدی لنران محمد. اصول فقه شیعه. Vol. 3. ص311-313 قم ‐ ایران: مرکز فقه ائمه اطهار (ع).

يه را بر سه قسم تقسيم كردهاند: طبيعيه، حقيقيه و خارجيه. قضيۀ طبيعيه: قضيهاى است كه [4] در منطق قضاياى حمليۀ خبر
موضوع آن عبارت از ماهيت و طبيعت است و فرد ‐ بما هو فرد ‐ دخالت در اين موضوع ندارد، مثل قضيۀ «الإنسان حيوان

ناطق». قضيۀ حقيقيه: قضيهاى است كه موضوع آن عبارت از افراد است و دايرۀ افراد هم توسعه دارد يعن هم شامل افراد
محقّقة الوجود ‐ يعن افرادى كه فعلا در خارج وجود دارند ‐ مشود و هم شامل افراد مقدّرة الوجود ‐ يعن افراد كه وجود

ندارند و در آينده وجود پيدا مكنند ‐ مشود. قضيۀ خارجيه: قضيهاى است كه موضوع آن عبارت از افراد است ول در
شود. رجوع شود به: الحاشية علافرادى كه بالفعل وجود دارند كه از آنها به افراد محقّقة الوجود تعبير م محدودۀ خاص، يعن

تهذيب المنطق، ص ۵۸ در نتيجه قضيۀ حقيقيه، برزخ ميان قضيۀ طبيعيه و قضيۀ خارجيه است. از طرف به پاى قضيۀ طبيعيه
نمرسد. چون موضوع را روى افراد برده نه طبيعت و از طرف مقامش از قضيۀ خارجيه بالاتر است زيرا دايره افراد در آن

محدود نيست.
[5] ‐ الإسراء: ۷۸

[6] ‐ وسائل الشيعة، ج ۳ (باب ۴ من أبواب المواقيت، ح ۸).
.ص262 قم ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين .Vol. 1 .علم الأصول [7] مناهج الوصول إل

و قد صرح بهذا الامتناع ضمن التّهذیب أیضاً قائلا: «أنّ ما ذكره قدس سره من أخذ المتعلّقات و قيودها مفروض الوجود ‐فمع
ممنوعیته...» (تهذیب الأصول. Vol. 1. ص211)



‐لاة» ‐مثلان افتراض وجودها نظراً لمعضلة «تحصیل الحاصل» إذ لو افترضنا «الصلاة‐ لا یم[8] بینما «المتعلّق» ‐کالص
مفروضةَ الوجود خارجاً لانجر إل «تحصیل الحاصل» إذ الملّف سیمتثل الصلاة الموجودة، و لهذا قد استبانَ لنا أنّ افتراض

المتعلّق مفروض الوجود سیعادِل سقوط التّلیف جذراً لا ثبوته، بینما «الموضوع» المفروض وجوده سیتاح امتثاله تماماً.
[9] الإسراء (١٧):٧٨.

[10] تهذیب الأصول. Vol. 1. ص211 تهران ‐ ایران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره).
.ص262 قم ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين .Vol. 1 .علم الأصول [11] مناهج الوصول إل


