
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 18 جمادی الاول 1446

التعبدی و التوصل
الجلسة 32 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

تجاه المحقّق النّائین ودة إجابة المحقّق الخمینج

لقد استَقبلنا الإجابة الثّالثة للمحقّق الخمین ‐أي المحصل‐ و رفضنا إجاباته الاخریات، إلا أنّه قد أجاد الإجابة عن مقالة المحقّق
النّائین ف مبحث «إمانیة تصور الشّی قبل وجوده» إذ الفوائد قد صرح بأنّا لو افترضنا موضوعات الأحام «کأنیاب الأغوال»

الت تُعدّ فرضیة بحتة، نهارت الاستحالة بالامل، و لن لو أطبقناها مع الواقع لأنتَجت الاستحالة جزماً.[1]

بینما المحقّق الخمین قد أجابه ببراعة قائلا: «إن كان (المحذور) ف فرض وجود الشي قبل وجوده، فهو ‐أيضاً‐ بمان من
الإمان (لأنّه محض افتراض لیس أکثر) فلا محذور من هذه الجهات.»[2] فبالتّال سیتصور المول الحصة الخاصة تصوراً

مطابقاً لقصد الملف واقعاً، فتَنختم الاستحالة تماماً.

بل و لا یتّحد الحم مع الموضوع ف الوجود ‐کما زعمه المحقّق لنّائین‐ إذ یعقَل أن یتصور المول الموضوع ‐الصلاة مع
القصد‐ ثم ینشأ الحم عل هذه الحصة المحدَّدة.

أجل، إنّ المستحیل هو أن یتواجد شی قبل الوجود واقعاً، بینما لم یدّعه أحد إطلاقاً، فإنّ الأصولیین یرونَ أنّ المول قد تصور
القیود الاختیاریة ‐کالقصد‐ و القهریة ‐کالوقت‐ بحق الملّف قبل الإیجاد و الامتثال، فلا قدح إذن.

صارة أبحاث المحقّق النّائینع

و قُبیل استعراض وِجهة نظرنا النّهائیة، یتحتَّم علینا بدایةً أن نَستذکر النّتة المزدهرة لدی بیانات المحقّق النّائین فإنّه:

‐ قد اعتقَد بأنّ عل المول أن یفترِض وجود «کافّة القیود القهرية» ‐غیر الاختیارية‐ قُبیل الإنشاء حتماً نظیر افتراض نفس
«الموضوع» بحذافیره کالقصد و البلوغ، لأنّ القید یعدّ متعلّق المتعلّق ‐ولهذا قد انزلق ف الدّور مجدَّداً‐.

‐ و لم یعتقد بأنّ کل ما یعدّ مفروض الوجود فسیخرج عن طاقة البشر، إذ «الاستطاعة» مثلا قد افترض المول وجودها قیداً
للموضوع ‐الحج‐ و ف نفس الحین لم تَخرج عن طاقة الملّفین أبداً.[3]

:ا القید ‐متعلّق المتعلّق‐ لدی المحقّق النّائینو أم ·

1. فأحیاناً یعدّ مقدور الملّف کالطّهارة و القبلة و الأجزاء الدّاخلیة و...

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


2. و أحیاناً عدیم القدرة کالبلوغ و العقل و القصد و الوقت.

و کل من هذین القیدَین ‐أي متعلّق المتعلّق‐:

3. إما أن یتعلّق بالتّلیف أي الموضوع ‐کالصلاة و الحج‐ فوقتَئذ سیفترض وجوده جزماً و لا یتوجب تحصیله کالاستطاعة
المقدورة و کذا البلوغ و العقل و الوقت و القصد، الخارجة عن طاقة البشر، لأنّها قید الوجوب و التّلیف.

4. و إما أن یقیِد المتعلَّق ‐کالشّرب أو الوفاء أو إقامة الصلاة‐ فوقتَئذ لا یفترض وجوده إطلاقاً و لن سیتوجب تحصیله حتماً
کالطّهارة و القبلة و... لأنّها قید الواجب.

و بالتّال إنّ القیود القهریة ‐أي متعلّق المتعلّق‐ سواء تعلّقت بالموضوع أم المتعلَّق فسوف یتحتّم افتراض وجودها قطعاً و لا
یتوجب تحصیله للملَّف لأنّها غیر اختیاریة.

الات تجاه المحقّق النّائینالإش ّتَقاطُر شت

و اختتاماً لبیانات المحقّق النّائین سنُوجِه الآن عدّة اعتراضات قاصفة:

المول حدّ قید «الطهارة» فحینما اعتبر اً خارجاً عن طاقة البشر؟ بل وِزانه فی ‐ أولا: أساساً من قال بأنّ «القصد» یعدّ قهر
تماماً «صل ضاهمع القصد» ی بلا تمایز‐ بحیث إنّ خطاب «صل‐ ظ «القصد» کذلالطّهارة قیدَ المتعلّق فبالتّحدید قد لاح

ک لّف لا بید المولأنّ «القصد» هو قید الواجب ‐المتعلّق‐ لا قید الوجوب، إذ إجراء «القصد» بید الم عنا یمع الطّهار» مم
یجب افتراض وجوده، بینما المحقّق النّائین قد أدرج «القصد» ضمن القیود القهریة کالوقت و البلوغ و العقل ‐أي قید الوجوب

و الموضوع‐ ثم افترض وجوده حتماً فانزلَق ف الدّور ‐وفقاً لاعتراض المحقّقین العراق و الوالد الأستاذ‐.[4]

‐ ثانیاً: لو أغمضنا البصر عن مسألة «قید الواجب أو الوجوب» لأجبناه أیضاً بأنّ تطبیق «القصد» یعدّ فعلا متاحاً للملّف ‐
خلافاً لصاحب المنتق‐[5] فما الذي یلزِمنا أنّ نَعدّه «مفروض الوجود» حتماً؟ فإنّا لا نَمتل وثیقةً رائدة تَستوجب علینا أن
یاً ‐کالبلوغ و الوقت‐ «نَفترض وجود کل متعلق المتعلَّق» کالقصد ‐کما زعمه المحقّق النّائین‐ أجل لو أصبح القید قهر

لَتوجب افتراض وجوده من المول أولا إذ لو لم یفترِض تواجده للغا الخطاب تماماً، بینما عناصر «القصد و الطهارة و القبلة
و...» حیث تُعدّ اختیارية و متاحة فلا داع لافتراض وجودها ‐إذ عدم افتراضها لا تَستدع اللغویة إطلاقاً‐ فمن هذا المنطلَق
أیضاً، قد رفضنا کلیة الضابط الذي قد رسمها المحقّق النّائین حول «رجوع القضایا الحقیقیة إل الشّرطیة» ‐وفقاً للمحقّقَین

عود «قصد الأمر» إلی ّلنا أنّه لا یجب افتراض وجود «کافّة المواضیع و قیودها» حتماً، حتإذ قد سج ‐و الخمین الخوئ
القضیة الشّرطیة فیتولّدَ الدّور مجدَّداً.

‐ ثالثاً: إنّ «متعلّق المتعلَّق» لیس هو الموضوع دوماً کما زعمه المحقّق النّائین قائلا ضمن الأجود: «و بعبارة واضحة كل أمر
اختياري أو غير اختياري أخذ متعلقاً لمتعلق التليف (و هو الموضوع) فوجود التليف مشروط بفرض وجوده بفرض مطابق
للواقع و حيث ان متعلق المتعلق فيما نحن فيه هو نفس الأمر فيون وجوده مشروطاً بفرض وجود نفسه فرضاً مطابقاً للخارج

فيلزم كونه مفروض الوجود قبل وجوده و هو بعينه محذور الدور»[6] بینما متعلق المتعلّق ربما تَجسد ف الموضوع ‐کالصلاة‐
و ربما ف قیوده ‐کالقصد‐.

‐ رابعاً: ه ردیة المحقّق الخمین حیث قد هاجمه قائلا: «أنّ المحذور: 1. إن كان ف عدم تعقّل تصور الشء قبل وجوده فهو



وجوده. 2. و إن كان (المحذور) ف ره مقدّماً علون تصوي فعل اختياري ضرورة أن كل (عقَل التّصوربل ی) ان من الفسادبم
إنشاء الأمر عل الوجود المتصور فهو ‐أيضاً‐ كذلك (معقول) لأنّ الصورة الذهنية بقيودها متقدّمة عل الأمر (المنشَأ) فلا يلزم
منه تقدم الشء عل نفسه. 3. و إن كان (المحذور) ف فرض وجود الشي قبل وجوده، فهو ‐أيضاً‐ بمان من الإمان (لأنّه

محض افتراض لیس أکثر) فلا محذور من هذه الجهات.»[7]

فبالختام، إنّا لا نَتزحلَق ف أي دور دوار أبداً.

طریقة أخری مستجِدَّة لتبیان الاستحالة

[8] :ة و الامتثال‐ قائلابنفسه وجهاً آخر للاستحالة ‐مغایراً لاستحالة مقام الإنشاء و الفعلی م المحقّق الاصفهانلقد رس

«نعم هذا المحذور ‐ أيضا ‐ إنما يرد إذا اخذ الإتيان بداع الأمر بنحو الجزئية، أو بنحو القيدية، فإنّ لازم نفس هذا الجزء أو القيد
تعلّق الأمر بذات الصلاة، و لازم جعل الأمر داعيا إل المجموع أو إل المقيد ‐ بما هو مقيد ‐ عدم تعلّق الأمر ببعض الأجزاء

بالأسر أو بذات المقيد.

و أما إذا تعلق الأمر بذات المقيد ‐أي بهذا الصنف من نوع الصلاة و ذات هذه الحصة من حصص طبيع الصلاة‐ فلا محذور
من هذه الجهة أيضا لفرض عدم أخذ قصد القربة فيه، و إن كان هذه الحصة خارجا لا تتحقّق إلا مقرونة بقصد القربة، فنفس

قصر الأمر عل هذه الحصة كاف ف لزوم القربة، و حيث إن ذات الحصة غير موقوفة عل الأمر، بل ملازمة له عل الفرض، فلا
ينبعث القدرة[9] عليها من قبل الأمر بها، بل حالها حال سائر الواجبات ‐ كما سيجء إن شاء اله تعال ‐ مع أن إشال القدرة

.«[11]مندفع ‐ أيضا ‐ بما تقدّم[10] و ما سيأت

------------------- 
م قيدا فو الحاصل: انّه لو أخذ العلم بالح » :قبل وجوده قائلا ر الشّیح باستحالة تصوصر[1] لقد أسلفنا عبارته هذه فإنّه ی

مقام الإنشاء، و المفروض انّه لا حم سوى ما أنشأ، فلا بدّ من تصور وجود الإنشاء قبل وجوده ليمن أخذ العلم به قيدا، و ليس
ذلك مجرد قضية فرضية من قبيل أنياب الأغوال، حتّ يقال: لا مانع من تصور وجود الشّء قبل نفسه لإمان فرض اجتماع

النّقيضين، بل قد عرفت: انّ الأحام الشّرعية و إنشاءاتها انّما تون عل نهج القضايا الحقيقية القابلة الصدق عل الخارجيات، و
تصور وجود الشّء القابل للانطباق الخارج قبل وجود نفسه محال» (الفوائد ج1 ص147)

[2] نفس المصدر.
[3] و لهذا قد تحدّث صاحب الأجود عن هذه النّقطة أیضاً قائلا: «اما ف مقام الإنشاء فلما عرفت من ان الموضوع ف القضايا

الحقيقية دون الفرضية غير المعقولة لا بد و ان يون مفروض الوجود ف الخارج ف مقام أخذه موضوعاً من دون ان يون تحت
التليف أصلا (فلا یتوجب امتثاله) و لا فرق فيه بين ان لا يون الموضوع تحت اختيار الملف و قدرته كما ف «صل ف الوقت»

فان الوقت غير مقدور للملف أو يون تحت اختياره و قدرته كما ف «أوفوا بالعقود» فان معناه انه إذا فرض عقد ف الخارج
يجب الوفاء به لا انه يجب عل الملف إيجاد عقد ف الخارج و الوفاء به و حينئذ فلو أخذ قصد امتثال الأمر قيداً للمأمور به فلا

محالة يون الأمر موضوعا للتليف و مفروض الوجود ف مقام الإنشاء، و هذا ما ذكرناه من لزوم تقدم الشء عل نفسه، و
بعبارة واضحة كل أمر اختياري أو غير اختياري أخذ متعلقاً لمتعلق التليف فوجود التليف مشروط بفرض وجوده بفرض

مطابق للواقع و حيث ان متعلق المتعلق فيما نحن فيه هو نفس الأمر فيون وجوده مشروطاً بفرض وجود نفسه فرضاً مطابقاً
للخارج فيلزم كونه مفروض الوجود قبل وجوده و هو بعينه محذور الدور».

) Vol. 3. ص311-313 قم ‐ ایران: مرکز فقه ائمه اطهار (ع). محمد. اصول فقه شیعه. (بالفارس ران[4] فاضل موحدی لن
یاً فسیخرج قیده ‐ [5] فإنّه قد عرف «متعلّق المتعلّق» بأنّه نفس الأمر ‐لا قید القصد‐ و حیث إنّ الأمر یعدّ فعل المول و قهر



القصد‐ عن طاقة الملّف أیضاً فبالتّال سیتوجب افتراض وجود القیود غیر الاختیاریة.
[6] نایین محمدحسین. أجود التقریرات. Vol. 1. ص106 قم ‐ ایران: کتابفروش مصطفوی.

.ص262 قم ‐ ایران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين .Vol. 1 .علم الأصول [7] مناهج الوصول إل
[8] اصفهان محمد حسین. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. Vol. 1. ص327 مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث.

[9] قولنا: (فلا ينبعث القدرة.. الخ) نعم لا ينبعث بلا واسطة، و اما مع الواسطة فلا، و ذلك لأن ذات الحصة معلومة لقصد الأمر
فترشح الأمر الغيري إليه، مع انه لا قدرة عل هذه المقدمة المنحصرة إلا من قبل الأمر، فيتوقف الأمر عل القدرة عل متعلّقه

بواسطة المقدمة المنحصرة، توقّف المشروط عل شرطه، و يتوقف القدرة عل المقدمة عل الأمر بذيها توقّف المسبب عل سببه،
و الجواب ما ف الحاشية الآتية (منه عف عنه).
[10] التعليقة: ١٦٧، عند قوله: و لا يخف عليك.

[11] ف التعليقة الآتية: ١٦٩.


