
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 29 جمادی الاول 1446

التعبدی و التوصل
الجلسة 37 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

معالجة المحقّق الحائري لاستحالة الدّور

لقد استَورد المحقّق الحائري استشالا تجاه الاستحالة ‐المطروحة ضمن الفایة‐ معتقداً بأنّا لا نفرِع الأمر عل القصد ک یتولّد
الدّور بل الملّف سینوي «عنوان العبادة مع وجهها العبادي و بدون القصد» بحیث ستقع الصلاة مجزیة أیضاً، فبالتّال قد شرع

[1] :ه قائلاحوار

(الصلات) وقوع الفعل ن ان يقال: ان المعتبر فيها ليس إلاهذا (الدّور) ان قلنا بان العبادات يعتبر فيها قصد اطاعة الامر، و يم»
عل وجه يوجب القرب عند المول و هذا لا يتوقف عل الامر، و بيان ذلك ان الفعل الواقع ف الخارج عل قسمين:

مانات نظیر ما لو کسرتحققه بل لو صدر من الغافل لصدق عليه عنوانه، (نظیر بعض الض أحدهما: ما ليس للقصد دخل ف ‐
شیئاً غافلا أو نائماً فإنّه سیعدَّ ضامناً أیضاً).

‐ و الثّان: ما يون قوامه ف الخارج بالقصد كالتعظيم و الاهانة و امثالها، و ايضا لا اشال ف ان تعظيم من له اهلية ذلك بما هو
اهل له و كذا شره و مدحه بما يليق به حسن عقلا و مقرب بالذات و لا يحتاج ف تحقّق القرب ال وجود أمر بهذه العناوين، نعم

قد يشك ف ان التعظيم المناسب له او المدح اللائق بشأنه ماذا؟ و قد يتخيل كون عمل خاص تعظيماً له، أو أنّ القول الذائ مدح
له و الواقع ليس كذلك بل هذا الذى يعتقده تعظيما توهين له، و هذا الذى اعتقده مدحا ذم بالنسبة ال مقامه.

اذا تمهد هذا فنقول: لا إشال ف أنّ ذوات الافعال و الاقوال الصلاتية مثلا من دون اضافة قصد اليها ليست محبوبة و لا مجزية
قطعاً، و لن من الممن كونُ صدور هذه الهيئة المركبة من الحمد و الثّناء و التّسبيح و التّهليل و الدّعاء و الخضوع و الخشوع

مثلا مقرونة بقصد نفس هذه العناوين (بقصد الحمد و التّسبیح و الخضوع) محبوباً للآمر، غاية الأمر أن الإنسان لقصور ادراكه لا
يدرك ان صدور هذه الهيئة منه بهذه العناوين مناسب بمقام البارى عز شانه و يون التفاته موقوفا عل اعلام اله سبحانه، فلو

.اعلام الشرع اصلا فرض تمامية العقل و احتوائه بجميع الخصوصيات و الجهات لم يحتج ال

نعمائه و ثنائه بما يستحق و يليق به» (لا أنّ العبادة ه ر علو الش و الحاصل ان العبادة عبارة عن «إظهار عظمة المول
الامتثال بقصد القربة حتماً) و من الواضح أنّ محقّقات هذه العناوين مختلفة بالنسبة إل الموارد، فقد يون تعظيم شخص بان

يسلم عليه، و قد يون بتقبيل يده، و قد يون بالحضور ف مجلسه، و قد يون بمجرد اذنه بان يحضر ف مجلسك او يجلس عندك،
لّف لا طريق له الا كان المسر‐ و المعظَّم ‐بالفتح‐ و لَمم ‐بالّغير ذلك من الاختلافات الناشئة من خصوصيات المعظ ال

استشاف أنّ المناسب بمقام هذا المول تبارك و تعال ما هو إلا بإعلامه تعال، لابد أن يعلّمه أولا ما يتحقّق به تعظيمه ثم يأمره
به، و ليس هذا المعن مما يتوقّف تحقّقه عل قصد الأمر (ف ذاته) حتّ يلزم محذور الدّور.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


«.النفسانية محبوبة عند المول ن أن يقال بوجه آخر: و هو أنّ ذوات الافعال مقيدة بعدم صدورها عن الدواعو يم

إذن فإنّ بنیان العبادات لا یتوقّف بتاتاً عل القصود ک یدورا معاً، إذ مغزی «العبودیة و التّعبد» هو التّعظیم الخاص بما یلیقه و
یعلنه، فهذه الحصة ه الت ستُصبح تعبدية بلا توقّف أساساً و لا تدور إطلاقاً.

تجاه المحقّق الحائري ضة المحقّق البروجرديمعار

:قائلا لقد هاجمه المحقّق البروجردي

«انته الوجهان المذكوران ف الدُّرر».

و ف كليهما نظر:

‐ أما الأول، فلأن قصد عنوان الفعل (الل) إن كان كافيا بلا احتياج إل قصد حصول القربة (کما هو لازم مقالة المحقّق
الحائري) كان حاصل ذلك عدم اشتراط قصد القربة ف حصول العبادة (بحیث سیسوغ له أنّ یصل بلا تقرب) و هذا مخالف

لضرورة الدين و إجماع المسلمين، و إن لم ين (عنوان الفعل) كافياً عاد محذور الدور.»[2]

ة المحقّق البروجرديالیتصدّي الوالد المحقّق الأستاذ لإش

لقد حام الوالد المحقّق الأستاذ عن المحقّق الحائري ‐بأنّه لا ملازمة بین القصد و عنوان العبادة‐ فاستَشل عل المحقّق
البروجردي قائلا ‐بالفارسیة‐: [3]

«پاسخ اشال مرحوم بروجردى پاسخ اين اشال متوقف بر بيان مقدّمهاى است كه خود مرحوم بروجردى در كتاب الصلاة
كه قصد قربت در عبادات دارد و حت فرمايد: با كمال اهميتمطرح كرده و ما آن را در نهاية التقرير[4] ذكر كردهايم. ايشان م

محور عباديت بهحساب مآيد ول در هيچ آيه يا روايت مطرح نشده است، در حال كه اهميت قصد قربت اقتضاء مكرده كه
در آيه يا روايت مطرح شود. آنچه در روايات مطرح شده، تنها چيزهاي است كه مانعيت از قصد قربت دارد، و به عبارت دير:

چيزهاي كه تضاد با قصد قربت دارد. 

مثل اينه نماز ريائ باشد كه باطل است، اگرچه ي از اجزاء مستحب آن توأم با ريا باشد. خداوند در حديث قدس فرموده
است: «أنا خير شريك»[5] من شريك خوب هستم، اگر كس عمل را براى من و غير من انجام دهد، من همۀ عمل را در اختيار
غير مگذارم.[6] حال ما به مرحوم بروجردى مگوييم: با توجه به اينه بالاترين ضدّ عبادت، مسألۀ ريا بوده و آنچه محقّق ريا
مباشد عبارت از صورت نماز است نه حقيقت آن، يعن اگر كس بايستد و بدون قصد نماز، تمام افعال نماز را انجام دهد،

ريا حاصل مشود. چشم مردم ظاهر را مبيند، و نمدانند در قلب انسان چه مگذرد. بنابراين محقّق ريا، عبارت از ظاهر
صلاة است.

صلاة را به قصد عنوان صلاة انجام داد، رياكار بوده و نمازش ريائ يريم كه اگر كستوانيم نتيجه بدر اين صورت ما نم
باشد، زيرا ريا احتياج به قصد عنوان صلاة ندارد، ريا روى همان اعمال ظاهرى صلاة مت است. كس كه كنار انسان است

ممن است قرائت و اذكار و... را بشنود ول قصد عنوان صلاة را نمتواند بفهمد، او خيال مكند اين شخص قصد عنوان
صلاة كرده است. 



بهعبارت دير: اگر كس قصد عنوان صلاة كرد، از اضدادى كه در روايات بهعنوان سبب بطلان نماز مطرح است، به دور
خواهد بود، در نتيجه قصد تقرب براى او حاصل است بنابراين نبودن ريا و عجب و ساير دواع غير اله، ملازم با قصد تقرب
است. ما مخواهيم ادعاى ملازمه كنيم بين قصد عنوان صلاة و بين قصد تقرب، و همانطورى كه مرحوم حائرى قصد عنوان

صلاة را محقّق عباديت مداند، ما هم از راه ملازمه بين قصد عنوان صلاة و قصد قربت، بهعنوان عباديت تحقّق بخشيده
مگوييم: اگر قصد عنوان صلاة بشود، قصد تقرب هم حاصل شده است.

سؤال: اگر قصد عنوان صلاة، ملازم با قصد تقرب است، پس چرا فقهاء اين دو را بهصورت دو شرط و دو قيد در عبادت مطرح
كرده و هر دو را لازم دانستهاند تا ظاهر در عدم ملازمه باشد؟ جواب: اگرچه عنوان كردن دو چيز در عباديتِ عبادت، ظهور در

عدم ملازمه دارد، ول ما وقت خارج را ملاحظه كنيم مبينيم ملازمه تحقق دارد و ا قصد عنوان صلاة چه ضرورت دارد؟ اگر
مخواهد مقدسنماي كند و عمل ريائ انجام دهد، همان صورت صلاة كاف است و در باب ريا، نيازى به قصد عنوان صلاة

نيست.»

إذن إنّ الوالد المحقّق الأستاذ یقر بالملازمة لدی الامتثال الخارج ‐وفقاً للمحقّق الحائري‐ و ذل نظراً للملازمة الثّبوتیة بین
القصد القرب و بین فعل الصلاة.

بینما نُلاحظ علیه بألا ملازمةَ بینهما لدی الخارج أیضاً، فإنّ الشّارع عنوان الصلاة وسیع النّطاق بحیث ینشق إل صلاة قُربية و
غیرها کصلاة ریائیة أو ریاضیة کأن ینوي عملیة الریاضة من حرکات الصلاة، فبالتّال ربما نَوی الصلاةَ بلا قربة أساساً.

و لا یرتبط هذا النّقاش بمبحث «الأعم و الصحیح» لأنّهما یخُصان مفهوم الألفاظ و العناوین لدی استعمالها، بینما محور حوارنا
یلاة، و لهذا نَری تفو فعل الص بألا تلازُم بین القصد القرب ‐لنا ‐للتّولاة خارجاً، و قد سجحول حول امتثال الصاً یحالی

الفقهاء مصرِحین بأنّهما شرطان لصحة الصلاة، فبالختام قد عالَج المحقّق الحائري الدّور بهذا الأسلوب.

------------------------
[1] حائری عبد الریم. درر الفوائد (الحائري). Vol. 1. ص95 – 97 قم ‐ ایران: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم.

.مؤسسة النشر الإسلام
[2] بروجردی حسین. 1415. نهاية الأصول. Vol. 1. تهران ‐ ایران: نشر تفر.

[3] فاضل موحدی لنران محمد. اصول فقه شیعه. Vol. 3. ص343-344 قم ‐ ایران: مرکز فقه ائمه اطهار (ع).
[4] ‐ نهاية التقرير، تقريرات بحث صلاة مرحوم آيتاله بروجردى است كه توسط استاد معظم «دام ظلّه» تقرير شده است.

[5] وسائل الشيعة، ج ۱ (باب ۱۲ من أبواب مقدّمة العبادات، ح ۷).
[6] نهاية التقرير، ج ۱، ص ۳۰۱ و ۳۰۲


