
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

1446 بتاريخ 13 جمادی الثان

التعبدی و التوصل
الجلسة 42 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

تشریح العمل العبادي ف راعة المحقّق البروجرديب

و عقیب ما استَملنا الوجوه الثّلاثة الت قد تلَّفت ف تنقیح مغزی «العبادة» و ثم هاجمها المحقّق النّائین تماماً، فقد توصلنا
الیوم إل تحقیقة المحقّق البروجردي الملیحة و الطّریفة، حیث قد رسخ إمانیة «اتّخاذ القصد ضمن الأمر» قبالا لزعم

[1]:قائلا الإجابة بأسلوبه الخاص ّقد تول استحالته» لدی المحقّق الآخوند، فبالتّال»

«ذكر مقدمات ف مقام الجواب عن الإشال: و بالجملة ما ذكروه ف مقام الجواب لا يغن عن جوع. فالأول أن نتعرض لما هو
الحق ف الجواب، و يتوقف بيانه عل ذكر مقدمات:

:المقدمة الأول

ما هو الداع حقيقة إل طاعة المول و إتيان ما أمر به «أمر قلب راسخ ف نفس العبد» يختلف بحسب تفاوت درجات العبيد و
اختلاف حالاتهم و ملاتهم:

1. فمنهم من رسخت ف قلبه محبة المول و العشق إليه، و باعتبار ذلك يصدر عنه و عن جوارحه جميع ما أحبه المول و جميع
ما أمر به.

ة تصدر عنه إطاعة أوامر المولورا، و باعتبار هذه الملر و صار بحسب ذاته عبدا شة الشقلبه مل 2. و بعضهم ممن وجد ف
لأجل كونها من مصاديق الشر.

نفسه عظمة المول ثوابه و رضوانه، أو رسخت ف ة الشوق إلأو مل ،ة الخوف من عقاب المولقلبه مل 3. و منهم من وجد ف
و جلاله و كبرياؤه (وفقاً لمعتقَد المحقّق الحائري) فصار مقهوراً ف جنب عظمته، و باعتبار هذه الملة القلبية صار مطيعاً لأوامر

مولاه (فالدّاع لا یتون بمجرد إصدار الأمر فإنّ الملّف لو افتَقَد هذه الملات الباطنیة لَما هیجه أبداً محض إصدار الأمر
اعتباطاً).

و بالجملة: ما يصير داعيا للعبد و محركا إياه نحو إطاعة المول هو «إحدى هذه الملات الخمس النفسانية و غيرها من الملات
الراسخة» و عل هذا فما اشتهر من تسمية الأمر الصادر عن المول (یعدّ) داعياً (فهو) فاسد جدّاً، ضرورة أن صرف الأمر لا

يصير داعيا و محركا للعبد، ما لم يوجد ف نفسه أحد الدواع الخمسة المذكورة، أو غيرها من الدواع القلبية المقتضية
للإطاعة، كما يشاهد ذلك ف الفار و العصاة.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


نعم هنا شء آخر، و هو أنه بعد أن ثبتت للعبد إحدى الملات القلبية (الماضیة) المقتضية لإطاعة المول، و صار نفسه ‐باعتبار
ذلك‐ منتظراً لصدور الأمر عن المول، حت يوافقه و يمتثله، يون لصدور الأمر عن المول أيضا دخالة ف تحقق (موضوع)
الإطاعة و الموافقة فإنه (الأمر) المحقّق لموضوع الطاعة (کالجزء الأخیر للعلّة التّامة) و يصير بمنزلة الصغرى لتلك البريات،
النّفس مقتضية للإطاعة بنحو الإجمال، و الأمر محقّق لموضوعها و موجب لتحريك الداع حالة بسيطة موجودة ف فالدّاع»

هو صدوره عن إحدى هذه الدواع ساحة المول ته إلعبادية العمل و مقربي تحقق متعلقه» و ما هو الملاك ف و تأثيره ف القلب
و الملات الحسنة (فعندئذ سیصبح العمل عبادیاً مقرِباً) و ليس للأمر، بما هو أمر، تأثير ف مقربية العمل أصلا، فإنّ المحقق

لعبادية العمل هو صدوره عن داع إله، و قد عرفت أن ما هو الداع حقيقة عبارة عن الملة القلبية (و لهذا لو نَوی الافر نیة
العبادة و تمشّ منه، لَما تقرب إل اله بمجرد الدّاع إذ التّقرب رهین الحالات القلبیة الاعتقادیة).

نعم يمن بنحو المسامحة تسمية الأمر أيضاً داعيا من جهة دخالته ف تحقق الطاعة (و تحقیق موضوع الامتثال فحسب إذ الامتثال
بحاجة إل أمر مولوي) عمن وجد ف نفسه إحدى الملات القلبية، و ما ذكرنا واضح لمن له أدن تأمل.»

فالمستَحصل:

1. أنّ المحقّق البروجردي قد وسع نطاق «الدّاعویة للعبادیة» و أناطَها بتل الأفار القلبیة أیضاً بحیث لم یقتنع السید بمحض
إصدار الأمر و مجرد قصد الدّاع فحسب ‐بلا لحاظ البواعث الاعتقادیة‐ بینما المحقّقون الآخوند و النّائین و الاصفهان و

أتباعهم قد اقتَصروا لدی تعریف التعبدیة بأنّ «إیقاع العمل بقصد الأمر» ه الّت تُجسد و تولّد العبادیة فحسب ‐حتّ لو انعدَمت
بقیة المعتقَدات القلبیة‐.

2. و أنّ درجات العبادة لا تَتصاعد لدی معتقَد هؤلاء العظماء، إذ قد جمدوا العبادیةَ عل «الاتیان بقصد الأمر» بحیث ستَتوحد
کافّة مراتب عبادات النّاس بشل موحد بلا تفاضل بینها إطلاقاً ‐من المعصوم حتّ مؤمن الیوم‐ إذ الجمیع قد امتَثل و حقَّق

«العبادة بقصد الأمر» بنَمط واحد تماماً، فف معتقَدهم لا دخالة للملات القلبیة و الأفار الباطنیة ف تحقیق العبادة ‐حسب
تعریفهم للتعبدیة‐ بینما المحقّق البروجردي من خلال مقدّمته الأول النّفیسة قد ف ما بین درجات عبادات المؤمنین و مدی

مقربیتها له تعال حسب «قوة النّوایا الإیمانیة و الأفار الاعتقادیة» فه الّت تَمتل المحوریة الرئیسیة ف تثیر أو تَخفیض
درجات العبادة لا «مجرد قصد الأمر» ‐أجل إنّ الواجبات التّوصلية عدیمة المراتب تماماً بخلاف العبادات‐ فعل أساسه، إنّ

مراتب الاعتقادات و النّوایا ستُمیِز عبودیة المعصوم عن شتّ المؤمنین، و ذل وفقاً للروایة الشّهیرة: «ما عبدتك طمعا ف جنتك،
و لا خوفا من نارك، و لن وجدتك أهلا للعبادة فعبدّتُكَ».[2] فبالتّال ووفقاً لمنهجیة المحقّق البروجردي، لا یطیق الأمر بمفرده أن

یدعو إل العبادة و یخلق الباعثیة ف جوفه، أجل إنّ «إصدار الأمر» یعدّ محقّقاً لصغری الطاعة و إنهاض الملّف للامتثال ‐
ولیس أکثر‐.

:إجابته تجاه الاستحالة قائلا مل المحقّق البروجرديَاست ثم

ون داعياً إلء (المتعلّق) كذلك يإيجاد نفس ذلك الش ون داعيا إلء كما يأن الأمر المتعلق بش ال فالمقدمة الثانية: لا إش»
إيجاد أجزائه الخارجية و العقلية و مقدماته الخارجية (بأکملها فلا یدعو إل نفسه فحسب) فإنّ العبد الّذي وجد ف نفسه إحدى

الدواع القلبية الت أشرنا إليها، و صار باعتبار ذلك بصدد إطاعة أوامر المول، كما (سوف) يوجِد متعلّق الأمر بداع الأمر
المتعلق به بالمعن الّذي يتصور لداعوية الأمر، كذلك يوجِد مقدماته بنفس هذا الداع، من دون أن ينتظر ف ذلك (عبادیة الأجزاء)

المتعلّق بذيها (لا قصد الأمر الغیري (لال) عباديتها و مقربيتها أيضا قصد إطاعة الأمر ف فحدة، و ي أمر بها عل تعلّق
الضمن) لونها ف طريق إطاعة الأمر المتعلق به، و لا نحتاج ف عبادية الأجزاء و المقدمات إل تعلق أمر نفس أو غيري بها:



1. فإن لم نقل بوجوب المقدمة تبعاً لذيها، و لم يتعلق بها أمر نفس أيضاً، لف ف عباديتها قصد الأمر (اللّ) المتعلق بذيها.

2. بل لو قلنا بوجوب المقدمة و تعلق أمر غيري بها أمن أن يقال أيضاً: بعدم كفاية قصده (الأمر الغیري لذل الجزء) ف عبادية
متعلّقه، لعدم كونه أمرا حقيقياً (خلافاً للمحقّق الخوئ مسبقاً حیث قد جوز قصد الأمر الغیري الضمن بل قد تَجاهر ألا أمر

للأجزاء سوی هذا الأمر الضمن) بل هو نحو من الأمر يساوق وجوده العدم.

و الحاصل: أن ما اشتَهر (عن الفایة) من أن الأمر لا يدعو إلا إل متعلّقه فاسد «فإن الأمر كما يدعو إل متعلَّقه يدعو إل جميع ما
يتوقف عليه المتعلّق أيضاً (کالأجزاء الدّاخلیة و المقدّمات فلا یتوقّف الشی عل نفسه و لا یدوران معاً) و المحقّق لعباديتها و

مقربيتها أيضاً نفس الأمر (اللّ) المتعلق بذيها» و السر ف ذلك أن الداع الحقيق عل ما عرفت ليس عبارة عن الأم (کما زعمه
هؤلاء الأعاظم الماضون) بل هو عبارة عن الملة الراسخة النفسانية الداعية إل الطاعة بنحو الإجمال، و الأمر محقق لموضوعها

ء له مقدمات فذلك الداعمتعلّقاً بش وجود الأمر خارجاً، و حينئذ فإذا صدر الأمر عن المول من جهة أنها تتوقف عل (ًاصغروی)
القلب بوحدته و بساطته يوجب تحرك عضلات العبد نحو إيجاد متعلق الأمر بجميع ما يتوقف عليه، و كل ما صدر عن إحدى هذه

الملات الحسنة فهو مما يقرب العبد إل ساحة المول من غير فرق ف ذلك بين نفس متعلق الأمر، و بين أجزائه و مقدماته
الوجودية و العلمية.

المقدمة الثالثة:

أن دخالة شء ف المأمور به عل أنحاء: فتارة من جهة أنه أخذ فيه بنحو الجزئية، و أخرى من جهة أخذه بنحو القيدية، بحيث
يون التقيد داخلا و القيد خارجا، و ثالثة من جهة دخالته ف انطباق عنوان المأمور به عل معنونه، بأن يون المأمور به عنوانا
بسيطا ينطبق عل مجموع أمور متشتتة و يون هذا الشء دخيلا ف انطباق هذا العنوان البسيط عل هذه الأمور، بحيث لولاه لم

ينطبق عليها. و بعبارة أخرى يون هذا الشء من مقدماته الوجودية.»

----------------------------- 
[1] بروجردی حسین. نهاية الأصول. Vol. 1. ص116-118 تهران ‐ ایران: نشر تفر.

[2] لم أعثر عل هذا ف الینابیع القدیمة و إنما رواه مرسلا كل من الفيض الاشان ف الواف: ٣-٧٠. و المجلس ف مرآة
العقول: ٢-١٠١. و ذل بتقديم و تأخير بين بعض فقراته.


