
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

1446 بتاريخ 22 جمادی الثان

التعبدی و التوصل
الجلسة 46 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

لتحقیقة المحقّق البروجردي تشریح إضاف

ج المحقّق الحائريوفقاً لمنه اً» و ذلحاول «إهمال القصد کلی(1380ق) ی رنا مسبقاً بأنّ المحقّق البروجرديقد تصو
(1355ق)[1] بینما اکتَشفنا بأنّ السید احتَفظ عل «لزوم القصد» من دون أن یتزحلَق ف کارثة «الدّور» أو استحالة «دعوة الأمر

:نفسه» حیث قد استَخلَص بیاناته ضمن أسطُر قائلا إل

«و الحاصل: أن كل ما كان من الأجزاء و الشرائط حاصلا قبل داعوية الأمر إليه أو يحصل (القید) بنفس داعويته (الأمر) إل سائر
الأجزاء (کالقصد فإنّ الأمر قد دعا إل متعلّقه الصلات بأجزائها أیضاً فجزئیة «القصد» قد تحقّق منذ البدایة قهراً) فهو مما لا

و لا محالة تنحصر دعوته (الأمر) ف (لتحقّق خارجاً بنفس الأمر اللدی الجعل لأنّه سی) دعوة الأمر إليه حصوله إل يحتاج ف
غيره (من الأجزاء الأخَر)».

تسائل: ألا تُعدّ مقالة المحقّق البروجردي ه نفس معتقَد المحقّق العراق السالف ‐بأنّ «القصد» یعدّ جزء الواجب‐؟

الإجابة: کّ، إذ:

Ø أولا: إنّ المحقّق العراق قد اعتقَد بتوصلیة «القصد» إذ لو لاحظناه تعبدیاً لَتسلسلت القصود بلا انتهاء.

Ø ثانیاً: إنّ المحقّق البروجردي لا یصب الدّعوة إل الجزء ‐القصد‐ أیضاً فلا داعویة للأمر إل القصد حتّ نَستدیر ف الدّور، بل
اً، و لهذا قد استَغنعدّ موجِداً أیضاً «للجزء» تلقائیی فبالتّال ّلمتثل الأمر اللّف حینما یالخارج، إذ الم قاً قهراً فّیراه متحق

السید عن مطلق الدّاعویة سواء اعتبرناه تعبدیاً أو توصلیاً.

[2] :طَمسه قائلا اعتراضاً ثم ض المحقّق البروجرديل قد استعرو عقیب هذا المستَحص

«إن قلت: بعد اللتيا و الت فإشال الدّور الوارد ف مقام الامتثال بحاله (فإنّ الأمر یدعو إل نفسه إذ سیدعو إل جزئه المأمور به
‐القصد‐ أیضاً بحیث سیتوقّف الأمر عل تحقّق القصد و کذا العس) فإن داعوية الأمر تتوقف عل كون المدعو إليه (أي

المتعلّق) منطبِقاً عل عنوان المأمور به و مصداقاً له (أي أنّ الصلاة تُعدّ مأموراً بها) و المفروض فيما نحن فيه أن مصداقيته
(المتعلّق) للمأمور به أيضاً تتوقّف عل (تحقّق القصد و) داعوية الأمر إليه (فیجِب أن ینوي الامتثال حتّ یتحقّق عنوان «المأمور

به» للمتعلّق).

قلت:

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


‐ أما أولا: فلا يعتبر ف داعوية الأمر كونُ المدعو إليه (أي المتعلَّق) قبل الداعوية منطبِقاً عل عنوان المأمور به (فقبل تحقّق
الدّاعویة لا نَفترِض الصلاة مأموراً بها ک یتولَّد الدّور) و إنّما المعتبر فيها هو كونه منطبقاً عليه (بحیث ستُصبح الصلاة مأموراً

بها حتّ) و لو بعد داعوية الأمر، و هاهنا كذلك:

Ø أما بناء عل قيدية داعوية الأمر فواضح، فإنّ وجود المقيد (الصلاة المقیدة بالقصد) بعين وجود المطلق الّذي ف ضمنه (فهنا
.(ّلبالأمر ال) عنوان المأمور به إليه (المتعلّق) يصير منطبِقاً عل هذا فنفس المدعو ین) و علمأموراً به واحداً لا شیى نَمتل

Ø و أما بناء عل جزئيتها (الدّاعویة ف القصد) فلا إشال أيضاً فإنّ المدعو إليه حينئذ و إن لم ين عين المأمور به وجوداً (إذ
القصد أو الدّاع لم یتحقّق) لنّه (المتعلّق الصلات سوف) يلازمه (المأمور به) ف الوجود (الخارج قهراً) كما عرفت.»

فمستخلَص الإجابة أنّا نَمتل منزلتَین:

.‐1. منزلة المأمور به ‐و هو تمام المطلوب النّهائ

2. و منزلة المدعوِ إلیه ‐و هو المتعلَّق ثبوتاً‐.

فلو طبقنا عنوان «المأمور به» عل «المدعو إلیه» ‐المتعلّق‐ قبل تحقّق الدّاعویة، لَتولَّدت إشالیة الدّور إذ سیتوقَّف تحقّق
المتعلّق ‐المأمور به‐ عل تحقّق القصد و بالعس، بینما نَعتقد أنّ المتعلَّق قد أصبح مأموراً به عقیب تحقّق القصد ‐لا قبلَه‐ إذ

قهراً ف ّتجلأبداً، و إنّما القصد سی شی بقیوده ‐أیضاً‐ مأموراً به تماماً بلا توقّفه عل قد جعل المتعلَّق ّلال نفس الأمر الشّرع
الخارج، إذن فلا تَتولّد أیة استدارة إطلاقاً، إذ ببرکة «الأمر اللّ بأجزائه» ستَتجلّ الدّاعویة الباطنیة لدی الخارج حتماً.

‐ «و أما ثانياً: فإنّا لا نسلّم كونَ داعوية الأمر متوقّفةً عل كون المدعو إليه (المتعلّق) منطبقاً عل عنوان المأمور به «و لو بعد
الداعوية أيضاً» (فعقیب الدّاعویة أیضاً لا یعدّ المتعلّق مأموراً به و لهذا لا یتولّد الدّور و التّوقّف) لما عرفت من أن الأمر كما يدعو

إل المتعلق يدعو أيضاً إل كل ما له دخل ف وجوده و تحققه (کما نقّحناه ضمن المقدّمة الثّانیة) و إذا كان المأمور به شيئاً لا
يمن دعوة الأمر إليه بجميع أجزائه و قيوده كما فيما نحن فيه (أي محذوریة القصد) و لن كانت دعوة الأمر إل بعض أجزائه و

إتيانه (غیر القصد) بهذا الداع ملازمةً لتحصل المأمور به (حصولا خارجیاً) بجميع ما يعتبر فيه فلا محالة يصير الأمر المتعلق
بالل داعياً إل ما يمن دعوته إليه من الأجزاء (فیقصد الصلاة بالأمر الل ثم سیتحقق القصد تلقائیاً إذ المفترض أنّ العمل من

زمرة العباديات).

و الحاصل: أن كل واحد من الملفين بعد ما وجد ف نفسه أحد الدواع و الملات القلبية المقتضية لإطاعة المول و موافقته، و
صار باعتبار ذلك متهيئاً منتظرا لصدور أمر من قبل مولاه حت يمتثله، إذا عثر عل أمر المول بالصلاة بداع الأمر مثلا فلا

محالة يصير بصدد إيجاد متعلقه ف الخارج بأي نحو كان (من دون أن یحدث أي توقّف عل الآخر) و حينئذ فإذا رأى أن إيجاد
الأجزاء الت يمن دعوة الأمر إليها ف الخارج بداعوية الأمر المتعلق بالل يلازم وجود المأمور به بجميع أجزائه و شرائطه قهرا،

المول ل داعيا إليها، و بإتيانها يتحقق الامتثال و القرب إلنفسه إرادة إتيان هذه الأجزاء و يصير الأمر بال فلا محالة تنقدح ف
،المقدمة الأول أشرنا إليها ف القلبية الت ات و الدواعالمل ما عرفت هو استناد الفعل إل المقربية عل أيضا. فإن الملاك ف
و المفروض فيما نحن فيه إتيان الأجزاء بإرادة متولدة من إرادة موافقة المول المتولدة من أحد الدواع القلبية الت أشرنا إليها،

فتدبر.»

مقایسةٌ ما بین نَمط تقریر النّهایة و نمط تقریر اللّمحات



و لنّا حینما أمعنّا النّظر عل تقریر اللّمحات فقد استَشفنا تمایزاً ملموساً ما بین التقریرین، فإنّ صاحب اللّمحات قد حرر
:دة ‐لا اثنَتَین‐ قائلاإن قلت‐ بإجابة موح‐ ال الثّانعن الاستش إجابة المحقّق البروجردي

«قلت: كلا؛ فإنّ داعوية الأمر لا تتوقّف عل ما ذكر: بمعن لزوم تقدُّم كون الأفعال (و المتعلّقات) معنونةً به (بعنوان المأمور به، فلا
تتقدَّم) عل الداعوية، بل لو صارت الأجزاء معنونةً بعنوان المأمور به، و مصداقاً له و لو بنفس داعوية الأمر، يون كافياً (بخلاف
تقریر نهایة الأصول) فالملّف إذا وجد ف نفسه أحدَ المبادئ الخمسة المحركة نحو طاعة المول، و كان متهيِئاً لإطاعة أوامره،

منتظراً لصدورها عنه، و رأى إيجاد الأجزاء ف الخارج بقصد التقرب إل المول إيجاداً لما هو مصداق حقيق للمأمور به
(التّعبدي) و لتمام المطلوب، و معنوناً بعنوان الطاعة له (فسوف) يصير الأمر ‐لا محالة‐ داعياً إل إتيانها (الأجزاء أیضاً).»[3]

فبالتّال إنّا نَلحظ تمایزات هامة ما بین التّقریرین إذ:

1. أولا: إنّ إجابة صاحب النّهایة قد مالَت إل معتقَد المشهور مصرِحاً بأنّ الأمر هو المحرِک بالتّحدید، بینما صاحب اللَّمحات قد
تَجاهر بأنّ الباعث ه الملات النّفسانیة الخمس.[4]

2. ثانیاً: إنّ صاحب النّهایة قد بین أنّ الصلاة ستُلازم أجزائها خارجاً ‐حتّ القصد‐ بحیث سیهیِأ الملّف بقیة الأجزاء کالقصد
‐لا کلَّها‐ بینما صاحب اللَّمحات قد تحدّث بأنّ الملّف سیوجد المتعلّق خارجاً بحیث سیهیِأ کافّة الأجزاء.[5]

بیدَ أنّ عصارة تفیر المحقّق البروجردي تَتلخَّص ‐وفقاً للنّهایة‐:

1. إنّ الأمر، ف نفس الحین الذي یدعو إل متعلّقه الصلات و لنّه لا یعدّ مأموراً به، إلا ف مرحلة الخارج حیث بمجرِد أن یقصد
التّقرب سیتحقّق متطلَّب الشّارع بأتمه، فبالتّال إنّ الأمر لم یبعثنا نحو «القصد» فحسب ‐ک نَستدیر ف الدّور‐ بل إل منظومة

المتعلّق بأجزائه أیضاً.

2. ثمةَ انفاک ما بین منزلة المأمور به ‐و هو المطلوب الخارج النّهائ‐ و بین منزلة المدعوِ إلیه ‐و هو المتعلَّق ثبوتاً‐
فالقصد یعدّ قیدَ المأمور به بوجوده الخارج لا قیدَ المدعوِ إلیه ثبوتاً ‐ک نَتورط ف الدّور‐ بینما الرأي الشّهیر قد أدغَم المنزِلتَین

معاً تماماً و لن السید قد فهما.

-------------------
[1] قد توفّ المحقّق الحائري ف نفس السنة الت قد تَوفّ المحقّق النّائین فیها أیضاً.

[2] بروجردی حسین. نهاية الأصول. Vol. 1. ص120-121 تهران ‐ ایران: نشر تفر.
.[3] بروجردی حسین. لمحات الأصول (چاپ قدیم). ص78 ایران ‐: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین

[4] بینما صاحب النّهایة قد استَذکر نفس بیانات صاحب اللّمحات حیث قد أوضح مقالة أستاذه قائلا: «الحاصل: أن كل واحد
من الملفين بعد ما وجد ف نفسه أحد الدواع و الملات القلبية المقتضية لإطاعة المول و موافقته، و صار باعتبار ذلك متهيئاً

منتظرا لصدور أمر من قبل مولاه حت يمتثله، إذا عثر عل أمر المول بالصلاة بداع الأمر مثلا فلا محالة يصير بصدد إيجاد
متعلقه ف الخارج بأي نحو كان (من دون أن یحدث أي توقّف عل الآخر) و حينئذ فإذا رأى أن إيجاد الأجزاء الت يمن دعوة

الأمر إليها ف الخارج بداعوية الأمر المتعلق بالل يلازم وجود المأمور به بجميع أجزائه و شرائطه قهرا، فلا محالة تنقدح ف نفسه
إرادة إتيان هذه الأجزاء و يصير الأمر بالل داعيا إليها، و بإتيانها يتحقق الامتثال و القرب إل المول أيضاً».

[5] بینما لا یتّجِه هذا الفارق أیضاً إذ قد أسلفنا للتَّوِ تصریحات صاحب النّهایة حیث قد قال بأنّ الملّف سیوفّر کافّة الشّرائط
أیضاً، فلاحظ الهامش الماض، و لهذا أعتقد بأنّ نوعیة تقریرات صاحب النّهایة ه الأدق و الأضبط و الأوسع مقارنةً مع



اللّمحات.


