
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة قضاء (المواسعه و المضایقه) »

بتاريخ 08 رجب 1446

المواسعة و المضایقة
الجلسة 54 

حيمالر نمحالر هال مبِس
الْحمدُ له ربِ الْعالَمين وصلَ اله علَ سيِدَنَا محمدٍ وآله الطَّاهرِين

سهو النّب وایات المزعومة فالر ف ريالتّدقیق الح

و بعدما حشَرنا کافّة البراهین النّقلیة و العقلیة لإمحاق شبهة «سهو النب و إسهائه» هدماً لمعتقَد بعض الأجّء، فسنَتفَّل الآن
:بالنّحو التّال ات» سهو النّبرویم» جوم علاله

يسع ندِ بمحم ندَ بمحا نع يحي ندُ بمحلُوسِ: مالْج عضوم ف قُومي وا اهمتنْ يا لقَب فروِ انْصا هتلاص ف لَّمَت نم اب1. «ب
هلَيع سفَلَي هتَمفَا (لَّهح ثُم لفتأم) هوهظَ سفح نم :ملاالس هلَيع هدِ البو عبا قَال انَ قَالرهم نةَ باعمس نع يسع نانَ بثْمع نع

هال ولسا ري :نالَيمّذُو الش لَه فَقَال لَّما فَسهس ثُم نتَيعكر ربِالنَّاسِ الظُّه َّلص هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ روِ، فَاهدَتَا السجس
،مقَالُوا: نَع هلقَو ثْلتَقُولُونَ ما :هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر فَقَال نتَيعكر تلَّيا صنَّما :ا ذَاكَ قَالم و :فَقَال ءَش ةلاالص ف لنَزا
و لَّمفَس عبرا امنَّها ظَن و نتَيعكر َّلص نم تيارا :قُلْت وِ قَالهالس َدَتجدَ بِهِم سجس ةَ ولاالص بِهِم تَمفَا هآل و هلَيع هال َّلص فَقَام
هآل و هلَيع هال َّلص هولِ السر الا بفَم قُلْت ا قَالهلوا نةَ ملاالص تَقْبِلسي قَال نتَيعكر َّلا صنَّما نَّها با ذَهدَ معب رذَك ثُم فرانْص
حربي انَ لَمنْ كفَا هسلجم نم حربي لَم هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ را فَقَال هتلاص نم قا بم بِهِم تَما انَّما ةَ ولاالص تَقْبِلسي لَم

[1]«.نلَتَيوا نتَيعكظَ الرفانَ قَدْ حذَا كا هتلاص نم ا نَقَصم متفَلْي هسلجم نم

فرغم سلامة سندها و وثاقتها، إلا أنّها تُعان من دلالة مشوهة و هزیلة إذ کیف قام النّب فأتم صلاته رغم المحاورات و المقاولات
الت قد دارت بینهم؟ و لهذا قد أعرض الفقهاء النُّبلاء عن هذه الفقرة مؤکداً، فلا حجیة لها من هذا البعد.[2]

:قُولي ملاالس هلَيع هدِ البا عبا تعمس قَال جرعيدٍ اعس نانِ عمالنُّع نب لع نع يسع ندِ بمحم ندَ بمحا نع يحي ندُ بمح2. «م
صلَّ رسول اله صلَّ اله علَيه و آله ثُم سلَّم ف ركعتَين فَسالَه من خَلْفَه يا رسول اله احدَث ف الصلاة شَء قَال و ما ذَلكَ قَالُوا
هنَّ الا :قَال عاً وبرةَ الاالص تَمفَا هتلاص َلع َنفَب منَع فَقَال نالَيمّذَا الش دْعانَ يك و ندَيا ذَا الْيكَ يذَلكا فَقَال نتَيعكر تلَّيا صنَّما
ولسر نقَدْ س ذَاكَ قَال موالْي هلَيع خَلد نتُكَ فَملاص لا تُقْبم يلق و ِريذَا لَعه نَعص لاجنَّ را ى لَوتَر لاا ةمْةً لمحر اهنْسالَّذِي ا وه

[3]«.ملاْانِ الم(سهواً) ل ندَتَيجدَ سجس ةً ووسا تارص و هآل و هلَيع هال َّلص هال

و یشابه مضمون السابق بنفس الاعتراض.

ِب قُلْت :دَقَةَ قَالص نب نساَلْح نيدٍ ععس نرِو بمع ناسِ عبالْع نورِ بنْصم نع قردٍ الْبمحم ندَ بمحا نابِنَا عحصا ندَّةٌ م3. ع
الْحسن اولِ علَيه السلام: اسلَّم رسول اله صلَّ اله علَيه و آله ف الركعتَين اولَتَين فَقَال نَعم قُلْت و حالُه حالُه (ف الجلالة و

التّبلیغ و العصمة) قَال: انَّما اراد اله عز و جل انْ يفَقّههم (و یعلّمهم حم السهو).»[4]

و قد تَزعزع سند هذا الحدیث بمنصور بن العباس الضعیف، فلا الإکتراث به أساساً.[5]

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2282
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2266
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


4. صحيحة جميل: «قال: سألت أبا عبد اله عليه السلام عن رجل صلّ ركعتين ثم قام؟. قال: يستقبل. قلت: فما يروي الناس
(البریة)؟ ‐فذكر (الراوي) له حديث ذي الشّمالين‐ و قال عليه السلام: إنّ رسول اله صل اله عليه و آله و سلم: لم يبرح (و لم

یتحرک) من مانه، و لو برِح استَقبل»[6].

لقد أسلفنا شبه هذه الحدیث، فرغم أنّ النّب قد احتَفَظ عل الهیئة الصلاتیة إلا المحادثات البشریة ستُلغ و تَهدم الصلاة بتاتاً و
إجماعاً، فیف قد أتم النّب صلاتَه المشوبة؟

و الذي یریح الفؤاد أنّ قرینة السؤال قد أضاىت لنا ‐بل وضوح‐ أنّ روایات السهو قد تسربت من ینابیع «البریة» إل التّراث
یة تماماً، فلا اعتناء بها إطلاقاً. الشّیع الأصیل، مما یعن أنّ قضیة ذي الشّمالین مسجلة لدی الفرقة البر

5. «و عن أب بصير، قال: سألت أبا عبد اله عليه السلام عن رجل صل ركعتين ثم قام فذهب ف حاجته، قال: «يستقبل
الصلاة» قلت: فما بال رسول اله صل اله عليه و آله لم يستقبل حين صل ركعتين؟ فقال: «إن رسول اله صل اله عليه و آله

لم ينتقل من موضعه»[7].

6. «سعدٌ عن ابِ الْجوزَاء عن اَلْحسين بن علْوانَ عن عمرِو بن خَالدٍ عن زَيدِ بن عل عن آبائه عن عل علَيه السلام قَال: «صلَّ بِنَا
و» فَقَال ءَش ةلاالص زِيدَ ف له هال ولسا ري مالْقَو ضعب لَه فَقَال انْفَتَل اتٍ ثُمعكر سخَم رالظُّه هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر

وعٌ ثُمكر لا ةٌ واءرا قيهِمف سلَي ندَتَيجدَ سجس ثُم سالج وه و ربك لَةَ وبالْق لتَقْبفَاس اتٍ قَالعكر سبِنَا خَم تلَّيص ا ذَاكَ» قَالم
سلَّم و كانَ يقُول «هما الْمرغمتَانِ (یرغمان أنف الشّیطان)».[8]

فرغم سلامة سنده، إلا أنّ دلالتها منبوذة إجماعاً، إذ:

1. تزوید الرکعة بأجزائها الثیرة ‐حتّ بالسهو‐ سیخرِب أساس الصلاة بالتّأکید –و ذل وفقاً لتظافر الروایات تجاه المسألة‐.

2. بل الفقهاء الرام قد أعرضوا عنه تماماً.

سخَم واتٍ اعكر تس رصالْع َّلص لجر نع لْتُهاس :قَال امدٍ الشَّحزَي نيلَةَ عمج ِبا نالٍ عفَض نب لع نب نساَلْح نع نْهع 7. «و
لَّمَفَت فرانْص ثاً ثُمثَلا وا نتَيعكر َّلص نَّها قَنتَياس ونْ ها و :نْ قَالا َلدْ اعتّاً فَلْيس وساً اخَم َّلص نَّها قَنتَينِ اسا اتٍ قَالعكر

نَس ثُم نتَيعكبِالنَّاسِ ر َّلص هآل و هلَيع هال َّلص هال ِنَّ نَبا فَانْهم قا بةَ ملاالص متنْ يا هلَيا عنَّمةَ فَالاالص متي لَم نَّها لَمع[9] يفَلا
لَم مفَقَالُوا نَع ،نالَيمّذُو الش دَقصا ا النَّاسهيا فَقَال ءَش ةلاالص ف دَثح ا هال ولسا ري ،نالَيمّذُو الش لَه فَقَال فرانْص َّتح

[10]«.هتلاص نم قا بم تَمفَا فَقَام نتَيعكر لاا لتُص

و هذه من أضعف الروایات إذ:

1. أولا: قد خُدِش سندها لأجل أب جمیلة الضعیف.

ّن صلتسائل عمتسائل یرتبط أبداً مع سؤال المتسائ، فإنّ الملا ی 2. ثانیاً: إنّ تعلیل الإمام ‐ضمن إجابته‐ بما صنعه النّب
خمس أو ست رکعات، بینما الإمام قد استَشهد بسهو النب ف الرکعتَین، إذن الإجابة أجنبیة تماماً عن التّسائل، فالتّناقض ضمن

الروایة بیِنة للغایة.



8. «و بِاسنَادِه عن محمدِ بن احمدَ بن يحي عن موس بن عمر بن يزِيدَ عن ابن سنَانٍ عن ابِ سعيدٍ الْقَماط «قال: سمعت رجلا
الركعة الأول توبة فصلاة الم بطنه أو أذى أو عصرا من البول و هو ف لام عن رجل وجد غمزا فه عليه السيسأل أبا عبد ال
ينصرف إل أ ثملام: إذا أصاب شيئا من ذلك فلا بأس بأن يخرج لحاجته تلك فيتوضأو الثانية أو الثالثة أو الرابعة؟ فقال عليه الس
مصلاه الذي كان يصلّ فيه فيبن عل صلاته من الموضع الذي خرج منه لحاجته ما لم تنقض الصلاة باللام، قال: قلت: و إن

التفت يمينا أو شمالا، أو ولَّ عن القبلة؟ قال عليه السلام: نعم كل ذلك واسع، إنّما هو بمنزلة رجل سها فانصرف ف ركعة أو
ركعتين أو ثلاثة من المتوبة، فإنّما عليه أن يبن عل صلاته، ثم ذكر سهو النب صلّ اله عليه و آله».[11]

و نُزحزِحها کسابقتها:

1. إنّها مهزوزة السند بسبب عمر بن یزید الضعیف.

2. إنّها تُعان من إشالیة دلالیة بالغة جدّاً حیث نَقطَت «فيبن عل صلاته من الموضع الذي خرج منه لحاجته» أي قد انهارت
الهیئة الصلاتیة فیف یستملها؟ و لهذا قد عارضت التّسالم الفقه تماماً، و عل ضوئه أیضاً قد أعرض عنه الأصحاب أجمع.

9. «حدَّثَنَا تَميم بن عبدِ اله بن تَميم الْقُرش قَال: حدَّثَن ابِ عن احمدَ بن عل انْصارِيِ عن ابِ الصلْتِ الْهروِيِ قَال: «قلت
للرضا عليه آلاف التحية و الثناء يا ابن رسول اله إنّ ف سواد الوفة قوما يزعمون أنّ النب صلّ اله عليه و آله و سلّم لم يقع

عليه السهو ف صلاته فقال: كذبوا لعنهم اله إنّ الّذي لا يسهو هو اله الّذي لا إله إلا هو».[12]

و لن سندها مشوب بسبب ضعف تمیم بن عبد اله بن تمیم.

و ف هذا المضمار، ثمةَ روایات متقاربة أخری أیضاً، و الت قد نَجمت إجاباتُها من ثنایا بیاناتنا.

 
لَملَمة الإجابات لزعزعة هاتِ الروایات الموهومات

ونَحسم الإجابة عن أضراب هذه الروایات المزورة عبر النّقاط التّالیة:

· أولا: إنّ بِضعها مشوبةُ السند و بضعها مشوبةُ الدّلالة بحیث إما تَتضارب مع الإجماع أو الإعراض أو لا یلتزم بها فقهیاً ‐
کانصراف النّب عن الصلاة ثم عودته إلیها‐ فبالتّال ستَضمحل حجیتها جزماً.

ندٍ عمحم ندَ بمحا نع نْههو نظیر: «عرة للسنوایات المجدناها تُصادِم الرند و الدّلالة، لَوضنا البصر عن السثانیاً: لو أغم ·
 :وِ قَطُّ؟ فَقَالهالس َدَتج(ص) س هال ولسدَ رجس لفَرٍ ع هعا جبا لْتاس :ةَ قَالارزُر نرٍ عيب نب هدِ البع نوبٍ عبحم نب نسالْح

و  يسجدُهما فَقيه.‌»[13] بل و قد انصطَدَمت مع متواتر الروایات السالفة حول العصمة و الجلالة و المشرعیة و التّفویض ‐
ضمن کتاب الحجة‐ بحیث ستَترجح تل المتواترات عل هذه المنقولات المتخیلات.

· ثالثاً: لقد أکدنا کراراً أنّ الروایات المضادة مع القرآن الریم منعدمة الحجیة جذریاً ‐لا أنّ موافقة التاب تُعدّ مرجِحة‐ فلا
تصل النَّوبة إل «ملاحظة موافقة العامة».

یة، نظیر: ‐ و أما الروایة الزائفة الت قد استَوردتها کتب البر



«حدَّثَنَا قُتَيبةُ بن سعيدٍ عن مالكِ بن انَسٍ، عن داۇد بن الْحصين، عن ابِ سفْيانَ مولَ ابن ابِ احمدَ؛ انَّه قَال: سمعت ابا هريرةَ
ولسا رةُ يَالص ترقُص ا :فَقَال ندَيذُو الْي فَقَام .نتَيعكر ف لَّمرِ. فَسصةَ الْعَص لَّمس و هلَيع هال َّلص هال ولسلَنَا ر َّلص :قُولي
هال ولسر لقْبفَا !هال ولسا ركَ، يذَل ضعانَ بقَدْ ك :فَقَال «ني كَ لَمذَل لك» لَّمس و هلَيع هال َّلص هال ولسر ؟ فَقَاليتنَس ما !هال

صلَّ اله علَيه و سلَّم علَ النَّاسِ فَقَال «اصدَق ذُو الْيدَين؟» فَقَالُوا: نَعم. يا رسول اله! فَاتَم رسول اله صلَّ اله علَيه و سلَّم ما
[14]«.يملدَ التَّسعب سالج وه و ،ندَتَيجدَ سجس ثُم .ةَالص نم قب

فقد ازدهر تزویرها تماماً إذ أبو هریرةَ قد أسلَم السنة السابعة للهجرة أي تلو وفات ذي الشّمالَین حیث قد قُتل ضمن غزوة بدر ‐
السنة الثّانیة للهجرة‐ فیف نَقل لنا أبو هریرةَ محادثةَ النّب مع ذي الشّمالَین المتوفَّ قبلَه بخَمس سنین؟[15]

---------------------
[1] کلین محمد بن یعقوب.. الاف (اسلامیه). Vol. 3. ص355 تهران دار التب الإسلامیة.

[2] بل و قد اشتَعلت النّزاعات حول جوانب هذه الروایة المزورة، فمعظَمهم قد حملوها عل التّقية نظیر المجلسيین، بل الذي
یدهشُن ألا أحدَ من المسلمین قد تَنبه لسهو النّب سوی ذي الشّمالَین ‐و الذي یعدّ رجلا مجهولا أساساً‐ فنَتسائل ألم یرافق أمیر

المؤمنین رسول اله ف مختلف حیاته ‐سراء و ضراء‐ فیف لم ینتبه الإمام لذل؟ و کیف قد نُقلت معظم روایات السهو ف هذا
الموضوع الذي لا أثر لاسم أمیر المؤمنین علیه السلام إطلاقاً بل ارتَزت عل ذي الشّمالین المجهول فحسب؟ فهذه روایات

متذبذبة و متزلزلة من شتّ الجهات حقیقةً ‐ولاحظ شروح الاف و كتب الفقه‐.
[3] نفس الینبوع ص357.

[4] کلین محمد بن یعقوب. الاف (اسلامیه). Vol. 3. ص356 تهران ‐ ایران: دار التب الإسلامیة.
[5] و هل انحصر طریق تعلیم النّاس ف أن یسهو النّب؟ ألم تتواتر الروایات ف کیفیة تَفقیه الأصحاب و هدایتهم و إرشادهم

بالأسلوب البیان و اللّسان؟ بل لو فَتحنا بوابة «جواز السهو أو الإسهاء» بحق المعصوم لَتفتَّحت للأعداء ‐کالبریة و...‐ مختلَف
أبواب التّوجیه و التّبریر و التّأنیب حیث سیستغلّون فُرصاً وافرة لتنقیص النّب و إعابته لدی بقیة الوقائع و الأحداث کما تظافَرت

روایاتهم المزیفة ضمن صحاحهم المعترفة، و سینجون أنفسهم من المعاص الت سیرتبونها بحیث سیلقون العتَب عل عاتق
المعصوم بل وقاحة و رذالة.

[6] الوسائل ٣٠٨:٥ الباب ٣ من أبواب الخلل، الحديث ٧ مع اختلاف يسير.
[7] التهذيب ٣٤٦:٢-١٤٣٥، المقنع: ٣١، الوسائل ٣٠٩:٥ أبواب الخلل الواقع ف الصلاة ب ٣ ح ١٠.
[8] طوس محمد بن حسن. تهذيب الأحام. Vol. 2. ص349 تهران ‐ ایران: دار التب الإسلامیة.

ف زَاد ننَّ منَّا اينَّا قَدْ ب هلَيع لمعي شَاذٌّ لا رذَا خَبه :نسالْح ندُ بمحم قَال :الإجابة علیها قائلا ف رِع الشّیخ الطّوسو قد ب
ملاالس هلَيونَ عنْ يوزُ اجي و نتَيمغرالْم ندَتَيجدُ السجسي نَّهفَا ةادِيالز ذَا شَكَّ فا و ةلاالص نَافىتاس هلَيع جِبكَ يذَل ملع و ةلاالص

انَّما فَعل ذَلكَ نَّ قَول واحدٍ لَه لَم ين مما يقْطَع بِه و يجوزُ انْ يونَ كانَ غَلَطاً منْه و انَّما سجدَ السجدَتَين احتياطاً.
[9] ف نسخة ‐ فلم (هامش المخطوط).

[10] حر عامل محمد بن حسن. تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة. Vol. 8. ص203 قم، مؤسسة آل البیت
(علیهم السلام) لإحیاء التراث.

[11] تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة. Vol. 7. ص237 قم، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث.
[12] عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج ۲، ص ۲۰۳

[13] تهذیب الأحام، ج2، ص350.
رذَا اَلْخَبه نَهما تَضم بِه فْتاَلَّذِي ا :نساَلْح ندُ بمحم قال» :ة قائلارزووایات المتقَن تجاه هذه الره المرأی أبدی الشّیخ الطّوس ثم

(فحسب) فَاما اَخْبار اَلَّت قَدَّمنَاها من انَّ اَلنَّبِ صلَّ اَله علَيه و آله سها فَسجدَ فَانَّها موافقَةٌ للْعامة و انَّما ذَكرنَاها نَّ (بعض) ما
«.نَّاهيا بم َلا عبِه ولمعم امحَا نم نَهمتَتَض

[14] صحیح مسلم ج1، ص404.



[15] و قد تم تزویر أمثال هذه الروایات ضمن صحاحهم کثیراً نظیر التّالیة: «حدَّثَنَا عبدُ اله بن يوسف، اخْبرنَا مالكُ بن انَسٍ ،
لَّمس و هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ را :نْهع هال ضةَ رريره ِبا نع ،يرِينس ندِ بمحم نع ،انيخْتةَ السيمتَم ِبا نب وبيا نع

دَقصا :لَّمس و هلَيع هال َّلص هال ولسر ؟ فَقَالهال ولسا ري يتنَس مةُ اَالص ترقَص ا :ندَيذُو الْي لَه فَقَال ،ناثْنَتَي نم فرانْص
وا ودِهجس ثْلدَ مجفَس ،ربك ثُم لَّمس ثُم ،نييخْرا ناثْنَتَي َّلفَص ،لَّمس و هلَيع هال َّلص هال ولسر فَقَام .منَع :النَّاس ؟ فَقَالندَيذُو الْي

اطْول، ثُم رفَع.» (صحیح بخاری ج2، ص341).
و نظیر ما رووا أنّ النّب لم یتوضأ تلو النّوم فقام و صلّ بلا وضوء ‐و العیاذ باله‐: «قَال ابن عباسٍ: فَقُمت فَصنَعت مثْل ما
نَفَخَ. ثُم َّتح فَنَام عطَجاض ثُم .َّلفَص .هينمي نع لَنعفَج خْلَفَنفَا .ارِهسي نع تفَقُم تجِى ثُم .لَّمس و هلَيع هال َّلص ِالنَّب نَعص

اتَاه بَِل فَآذَنَه بِالصَة. فَخَرج فَصلَّ الصبح و لَم يتَوضا. قَال سفْيانُ: و هذَا للنَّبِ صلَّ اله علَيه و سلَّم خَاصةً. نَّه بلَغَنَا انَّ
النَّبِ صلَّ اله علَيه و سلَّم تَنَام عينَاه و  ينَام قَلْبه.» (صحیح مسلم، ج1، ص528 . و لاحظ أیضاً صحیح البخاري ج2،

ص149)


