
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 13 شعبان 1446

التعبدی و التوصل
الجلسة 66 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مع المحقّق الاصفهان لامر الالتَّسای

لقد استَخلَص المحقّق الاصفهان مقالتَه بأنّ: «الإطلاق المقابل للتّقييد (بنحو الّبشرط القسم) تارةً من قبيل العدم و الملة، كما
فيما كان (التّقیید) ممناً (عقلا کتقیید الإنسان بالتابة) و أخرى من قبيل السلب و الإيجاب، كما فيما كان (الإطلاق) ضرورياً

(لأجل استحالة التّقیید کما ف تقیید الصلاة بالقصد).

[1]:ه قائلاعفصار «لا عدم داً بأنّ «الإطلاق عنصر وجوديعتقماً متوهم الاصفهان نازَع المحقّق ثم

و وجودي ن (إطلاقالإرسال، فهو تعي بل بمعن (ًاعدَّ المطلق عنصراً وجودیبل ی) عدم التّقييد 1. «لا يقال: الإطلاق هنا ليس بمعن
لا عدم وفقاً لتعریف القُدام کصاحب المعالم بأنّ الإطلاق: هو ما دل عل معن شائع ف جنسه» بحیث لو خالفَه لأصبح مجازاً)

ف قبال تعين التّقييد، و ليس (الإطلاق) كالعدم بالإضافة إل الملة حتّ يستحيل باستحالة التقييد (بل کلاهما وجودیان فلا
استحالة إذن).

Ø لأنا نقول (أولا): ليس الإطلاق (و السریان) مأخوذاً ف موضوع الحم (مفهوماً حتّ یصبح عنصراً وجودیاً و مجازاً لو تَقید
المطلَق) بل (مأخوذاً) لتسرية الحم (قهراً و خارجاً) إل تمام أفراد موضوعه، فالموضوع نفس الطّبيعة الغير المتقيدة بشء

کافّة حصصه من دون أن یؤخَذ إطلاقه ف حصصه بطبیعة حاله نظیر انطباق «العالم» عل نطبق خارجاً علة الإطلاق سیویفَه)
معناه).

Ø (ثانیاً): مع أنه من حيث الاستحالة ‐أيضاً‐ كذلك (أي ستَجري الاستحالة عل المطلق الوجودي أیضاً) لأنّ الإرسال حت من
هذه الجهة المستحيلة يوجب جميع المحاذير المتقدمة (بأنّه لا قابلیة للحاظ القید فبالتّال لا قابلیة للإطلاق الوجودي أیضاً).

2. فإن قلت: كما أنّ إطلاق «الهيئة» ذاتاً (أي الّت قد اعتَبر المول فیها إطلاقاً لحاظياً) ف مسألة شمول كل حم للعالم و الجاهل
(هو) دليل عل الشّمول (فرغم استحالة اتّخاذ «العلم ف الحم» و لن المشهور قد اتَّخذ هناک الإطلاق الذّات للهیئة، فأجرۇا

الأحام عل العالم و الجاهل معاً) فلين إطلاق «المادة» ذاتاً هنا (أي ذات الصلاة المطلَقة) دليلا عل عموم المتعلَّق (فرغم أنّه
ة) فلا حاجة إللیهذا لأصال التّوص فاً فیإطلاقاً ذاتي نّها تَمتَللاة و لالص ف و الوجودي قد استحال الإطلاق اللّحاظ

الإطلاق النّظري و التّوسعة اللّحاظية (کما توفَّر إطلاق الهیئة هناک) بل يف الإطلاق الذات (للمادة) و ان كان منشؤه (الإطلاق
.(بل المولمن ق) ان التّقييد النّظري و التّعميم اللّحاظإم عدم (الذّات

Ø قلت: (ثمة فارق بین مسألة «قیدیة العلم» و بین «قیدیة القصد» فإنّ) نفس امتناع توقّف «الحم» عل العلم أو (عل) الظَّن به
لا تَخلُق الغرض م (فهالح ترتّب الغرض الباعث عل ف (مالح) فات بهأو الشّكّ فيه، كامتناع دخل تعلّق إحدى (هذه) الص

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


النّهائ، فهذا الامتناع) دليل عل عدم دخل إحدى الصفات ف مرتبة من المراتب (أي العلم و الظَّن و... لا تَتدخَّل ف غرض
المول و لا ف حمه أساساً) لا إطلاق الهيئة ذاتاً (فلا یعدّ دلیلا کما زعمه المتوهم) فنفس البرهان (أي امتناع تدخّل تل الصفات
ف الحم و الغرض) الجاري ف جميع المراتب (حماً و غرضاً) دافع للتّردد البدوي الحاصل للغافل (فالعلم و الجهل لا یتدخَّلان

ف الحم و الغرض، و لهذا لا نتمس بالإطلاق الذّات أبداً).

Ø بخلاف ما نحن فيه (أي اتّخاذ القصد) فإنّ عدم تقييد متعلّق الأمر و الإرادة (لفظاً) معلوم بالبرهان (للاستحالة) و أما دخله
و الإطلاق (ارتباط «القصد» بالغرض هذا البرهان عل یدل) الخروج عن عهدة الأمر، فلا و ف (النّهائ) الغرض (القصد) ف

النّظري (اللّحاظ) القابل لدفع الشّكّ ممتنع (کما أوضحناه للتَّو) و عدم التقييد مع تسليم امتناعه (عقلا) لا يشف عن عدم دخله
فيما ذُكر (أي الغرض النّهائ بل ربما تَدخّل ف غرضه و لن قد استحال عل المول تبیین ذاک القید) و لا برهان ‐كما ف تلك

المسألة‐ عل امتناع دخل داع إله ف الغرض.

شف عن المراد الجديةً أبداً إذ لا یجدي لنا شمولیلا ی روريالض أیضاً بأنّ الإطلاق الذّات الاصفهان و قد رافَقنا مسبقاً المحقّق
للابدّیته، فعل أثره لا تُستخرج منه «أصالة التّوصلیة» أیضاً، و لهذا إنّ الإطلاق اللّحاظ الاعتباري هو الّذي سیفصح عن مراده

الأصیل فحسب.

و حیث إنّ المحقّق الاصفهان لم یستجلب دلیلا عل هذا التّفی فیبدو أنّه قد أحالَه إل الوِجدان و الوضوح التّام، و لنّا سنُنقّح
مقالته العمیقة عبر النّقاط التّالیة:

· إنّ النّقطة المشترکة بین استحالة «قیدیة العلم و الجهل والظّن» و بین استحالة «قیدیة القصد» أنّ کلتَیهما مستحیلتان لدی
التّقیید اللّفظ إما لأجل تقدّم الشّی عل نفسه أو کتأخّر المتقدِّم و تقدّم المتأخّر، فافّة الاستحالات المطروحة ضمن «استحالة

قیدیة العلم و الجهل» فعالة و ساریة إل مبحث «قیدیة القصد» بینما کافّة براهین استحالة «قصد الأمر» لا تَتأتّ ف مبحث «قیدیة
العلم و الجهل» کاستحالة داعویة الشّی إل نفسه حیث تَخُص باب قصد الأمر لا تقیید الحم بالعلم ‐فهذه تعلیقة إشالیة تجاه

.‐المحقّق الاصفهان

· إلا أنّ المبحثَین ینفان عن بعضهما:

Ø بأنّ تل الصفات لا تَتدخَّل ف الحم و لا ف الغرض، بینما قصد الأمر قد تَرابط مع الغرض النّهائ حتماً.

Ø و أنّ کافّة براهین استحالة «قصد الأمر» لا تَتأتّ ف مبحث «قیدیة العلم و الجهل» کاستحالة داعویة الشّی إل نفسه فإنّها
تَخُص باب «قصد الأمر» فحسب لا بمبحث تقیید الحم بالعلم.

تمام (لاةأي مطلق الص) أنّ المتعلَّق عل يدل (و للّحاظ للإطلاق الذّات بالاالثّالث ق و هو الشّق) ً3. فإن قلت: إطلاق الهيئة عرفا
المقصود، و هو متعلَّق الغرض (النّهائ) فيفيد التّوصلية، فحمله عل التّعبدية ‐و أنّ الأمر تمهيد و توطئةٌ لتحقيق موضوع

الغرض‐ خلاف الظّاهر (بل تمام المقصود هو المتعلَّق بغض البصر عن الأمر).

Ø قلت: هذا و إن نُسب إل بعض الأجلّة[2] (قدّه) لنّه (أصل التّوصلیة) مبتَن عل تخيل أخصية الغرض، و حيث عرفت[3] أنّ
ذات الفعل (بأجزائه الدّاخلیة) وافٍ بالغرض، و أنّ الشّرائط دخيلة ف ترتُّب الغرض (و فعلیته) عل ما يقوم به، تَعرِف عدم أخصية

الغرض، و عدم كون الأمر تمهيداً و توطئةً[4].



فعصارة إجابته أنّا لو افترضنا «الشّرائطَ» ‐کصدور الأمر‐ دخیلةً ف «أصل الغرض» لَحقَّت مسألة «أخصیة الغرض» کما
زعمه العالم الجلیل حیث قد تَصور: بأنّ «الفعل» هو تمام الغرض فأنتَج التّوصلیة و لن لو انضم إلیه أمر لأنتَج التّعبدية و حیث

قد شنا فیهما فسنَبن عل تمامیة الفعل للغرض فتَتولَّد أصالة التّوصلیة.

بینما قد أسلفنا أنّ «الشّرائط» ‐کإصدار الأمر‐ تَتدخَّل ف «تفعیل الغرض» لا أصله لأنّها خارجة عن کیان الغرض أساساً فلا
.صبح الغرض أخصة و لهذا لا یدید التّعبّتُول

ةَ هلّیو الأصالةَ ال ف لنا عن أنّ مراده الجديتَشَتماماً فإنّها لا ت و الهیئة و العرف الإطلاق الذّات قدَّت طرفبالنّهایة قد انص
التّوصلیة.

لبخلاف الوجوب التّوص «تقدير خاص هو الوجوب «لا عل ة لأنّ الوجوب التّعبديديالتّعب قتضالهيئة ي 1. فإن قلت: إطلاق
فإنّه وجوب عل «تقدير عدم الدّاع» (و القصد) من قبل نفس الملَّف (فلو شنا فیهما لَحملنا عل التّعبدیة).

Ø قلت: الايجاب الحقيق (للأمر) جعل ما يمن أن يون داعياً (للملَّف فإنّ الأمر هو الّذي یخلُق إمانَ الدّاعویة و یلحظ دعوةً و
تقدیرةً خاصة للملَّف سواء ف التّوصل أم التّعبدي) لا جعل الدّاع «بالفعل» حتّ يستحيل (الأمر) مع وجود الدّاع إل الفعل

من الملّف، و لذا صح تليف العاص و إن كان له الدّاع (الشّأن) إل خلافه.»

----------------------
[1] اصفهان محمد حسین. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. Vol. 1. 340-341 بیروت ‐ لبنان: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث.
[2] هو المحقّق السيد محمد الفشارك رحمه اله. ولد سنة ١٢٥٣ ھ ف قرية «فشارك» من توابع اصفهان. سافر ال العراق و هو
ابن إحدى عشرة سنة و جاور الحائر الشريف و كفَّله هناك أخوه العالم السيد إبراهيم المعروف بالبير، فمل العربية و المنطق ثم

اشتغل بالفقه و أصوله عل عدّة من علمائه كالعالم الشهير السيد المجاهد الطباطبائ و الشيخ الأردكان. ثم هاجر ال النجف
الأشرف حدود سنة ١٢٨٦ ھ. و حضر بحث السيد المجدّد الشيرازي و سافر معه ال سامراء و توطَّنها معه، ثم بعد وفاة السيد

المجدّد هاجر بأهله و أولاده ال الغري الشريف، فشرع ف التدريس بحيث أكب عل الاستفادة منه الأفاضل کالشّیخ عبد الریم
الحائري (1355ق) ثم توفّاه الأجل ف شهر ذي القعدة الحرام سنة ١٣١٦ ھ و دفن ف إحدى حجرات الصحن الشريف من جهة

باب السوق البير (مقدمة وقاية الاذهان: ١٤٣ و مقدمة الرسائل الفشاركية.)
[3] و ذلك ف التعليقة: ١٧٤.

غرضه، و هو إتيان الفعل بداع ل إلالتوص [4] قولنا: (و عدم كون الأمر تمهيدا.. الخ). مع أن جعله بعنوان التمهيد لا يجدي ف
لأمر، أو الإنشاء السابق لم ين بداع التحريك، بل بداع التمهيد، و أما إذا كان التمهيد داعيا للداع، فهو و إن كان مجديا، إلا أنه

ليس خلاف الظاهر؛ إذ المقدار المسلّم هو كون الإنشاء بداع جعل الداع، لا كونه منبعثا عن غير داع التمهيد، بل دائما يون
جعل الداع بداع آخر غير جعل الداع قطعا. فتدبره، فإنه حقيق به. (منه عف عنه).


