
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

بتاريخ 21 ربیع الاول 1447

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 1 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

ياً بعد أن بلغ البحث ف العام المنصرم غايته ف مبحث التعبدي والتوصل، نستأنف ف هذا العام الجديد مواصلة المباحث جر
عل الترتيب المقرر ف كتاب "كفاية الأصول" للمحقق الخراسان (قدس سره).

النب الخاتم ف نهج البلاغة

تيمناً وتبركاً بتزامن مستهل هذه المباحث مع الذكرى العطرة لولادة سيد المرسلين نبينا الأكرم (صل اله عليه وآله) وحفيده
الإمام الصادق(عليه السلام)، يحسن بنا أن نستهل البحث بالوقوف عند مقطع من كلام أميرالمؤمنين(عليه السلام) ف النهج،

يتعرض فيه لبيان كيفية الصلاة والسلام عل النب الأكرم. وهذا المقطع الشريف قد ورد ف الخطبة الثانية والسبعين من نهج
حيث يرسم الإمام(عليه السلام) للمؤمنين معالم الطريق ف ،«النب كيفية تعليم الصلاة عل شير إليها بعنوان «فالبلاغة، وقد ا

كيفية الثناء عل رسول اله (صل اله عليه وآله) وإجلال مقامه.

نّة البسط الإلهاتِ» وسودْحالْم احد ممقطع «اَللَّه

يستهل الإمام(عليه السلام) هذا الدعاء بالقول: «اللَّهم داح الْمدْحواتِ». إنّ كلمة «داح» مشتقّة من الجذر اللغوي (دحو)، وهو
ها وانبثاقُها من تحت الماء. وأما «المدحوات» فهراد به بسطُها وامتدادتعبير «دحو الأرض»، الذي ي الجذر نفسه المستخدم ف

جمع «مدْحوة»، وه تطلق عل كل ما له قابلية البسط والاتساع. ومع أنّ بعض الشروح قد فسر هذه اللمة بـ«الأرض» عل وجه
ذات موجودٍ له استعداد هذا التخصيص، بل إنّ المفهوم أوسع نطاقاً، فيشمل بعمومه كل الخصوص، إلا أنّ ظاهر اللفظ لا يقتض

للتوسع والامتداد.

إل لا تقف عند حدٍّ ولا تنته انية التب وعل ضوء هذا الفهم، فإنّ من أبرز مصاديق هذا البسط الإله هو «العلم»؛ تلك الحقيقة الر
غاية، فمهما تقدّم الإنسان ف مسيرته بتوفيق من اله، اتّسعت دائرة معارفه وازدادت. وكذلك حال «المعنوية»؛ فإنّ السير

ه عليه من أنواره وزاده نورانيةً وبصيرة. وفهذا الطريق، أفاض ال لا حدود له، وكلّما أمعن السالك ف ه مقامال والسلوك إل
المقابل من ذلك، نجد أنّ التعلّق بالدنيا ومظاهرها الزائلة ملازم بطبعه للمحدودية والضيق.

ومن هنا، يمن أن نفهم هذا الوصف الإله، «داح المدحوات»، بوصفه ناظراً إل سنّة إلهية عامة، سارية ف مختلف شؤون
النعم الظاهرية أيضاً. فقد قال تعال ساريةٌ ف العوالم المعنوية، بل ه الوجود وميادينه. وهذه السنّة الإلهية ليست مقصورةً عل
ف محم كتابه: ﴿واذْ تَاذَّنَ ربم لَئن شَرتُم زِيدَنَّم ولَئن كفَرتُم انَّ عذَابِ لَشَدِيدٌ﴾.[1] فزيادة النعمة ليست مؤجلةً إل الآخرة
فحسب، بل إنّ الشر ف هذه النشأة الدنيوية يترتب عليه أثره الوضع المتمثّل ف بسط النعمة وتوسعتها. وهذا القانون يجري

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


كذلك ف الساحات الأخلاقية؛ فلّما ترسخت فضيلة «الصبر» ف نفس الإنسان، ازدادت سعتها وعمقها. والنتيجة المتحصلة من
ذلك كلّه، ه أنّ كل ما له قابلية الامتداد والاتّساع ف الميادين المادية والمعنوية، والعلمية والأخلاقية، إنما يتوسع ويمتدّ بإرادته

تعال ومشيئته؛ لأنه هو وحده «داح المدحوات».

ثم يواصل الإمام(عليه السلام) ف المقطع نفسه فيقول: «وداعم الْمسموكاتِ، وجابِل الْقُلُوبِ علَ فطْرتها، شَقيِها وسعيدِها». فأما
السماوات المرفوعة. وأما التنصيص عل الرفع والإقامة، وفيها إشارة إل كَ»، وهو يعنممن جذر «س المسموكات» فه»

وحدة الفطرة الإنسانية، بالرغم من اختلاف المآل بين «شقيها وسعيدها»، فهو تذكير بأنّ الميول الفطرية الأولية مشتركةٌ بين جميع
بن الإنسان، وأنّ التمايز ف العواقب إنما يرجع إل ما يختاره الإنسان ويتسبه بفعله الإرادي. وعل ضوء هذه المقدّمة التوحيدية

الت مهد بها الإمام(عليه السلام)، يشرع ف طلب الصلاة عل النب (صل اله عليه وآله) بالصيغة التالية: «اجعل شَرائف صلَواتكَ
ونَوام بركاتكَ علَ محمدٍ عبدِكَ ورسولكَ».

وهنا نتةٌ دقيقةٌ مستفادةٌ من هذا التعبير؛ وه أنّ الصلاة الإلهية ذات مراتب متفاوتة، وأنّ أشرف تلك المراتب وأعلاها قد
خُصصت للنب الأكرم (صل اله عليه وآله). ومن هذا المنطلق بالذات، يؤسس لنا أدب الدعاء قاعدةً مهمة، وه أنّه إذا أردنا

طلب الرحمة والبركة لذلك الجناب المقدّس، فينبغ لنا أن نسأل اله له أسم المراتب وأرفع الدرجات.

الخاتمية والفتح: تحليل الأوصاف النبوية ف كلام أميرالمؤمنين(ع)

ف سياق تعليم الصلاة عل النب الأكرم (صل اله عليه وآله) ضمن الخطبة الثانية والسبعين من نهج البلاغة، يذكر أمير
.«ا انْغَلَقمل حالْفَاتو ،قبا سمل مه، يبتدئها بوصفين محوريين، وهما: «الْخَاتالمؤمنين(عليه السلام) أوصافاً جوهريةً لرسول ال

وهنا لا بد من تحليل دقيق لمعن «الخاتمية» النبوية. فالذي يبدو لنا أنّ المقصود بها لا ينحصر ف مجرد الختم الزمان لسلسلة
النبوات، بل يراد به معن أعمق من ذلك، وهو جامعية شخص النب الأكرم (صل اله عليه وآله) واستيعابه لخلاصة جميع

الفضائل والمواريث الت كانت للأنبياء السابقين(عليهم السلام). فهو (صل اله عليه وآله) الوارث لتمام بركات النبوات السالفة،
والحائز عل كمالاتٍ تسمو عل كمالاتهم جميعاً. وبهذا اللحاظ، يون معن «الخاتم» ذا بعدين: فهو من جهة «الجامع» الأكمل

لل ما سبقه، وهو من جهة أخرى «الأسم والأفضل» من مجموع ما كان قبله.

فالنب .(ه عليه وآلهال صل) الوظيفة التاريخية والمستمرة لرسالته إل فهو ناظر ،«ا انْغَلَقمل حوهو «الْفَات ،وأما الوصف الثان
الأكرم هو الذي يفتح العقَد المعرفية والعملية الت تواجه البشرية؛ فبه تُحل الانسدادات ف حقول العقيدة والشريعة والأخلاق،

وبيديه يعبد طريق الرشد والتامل ف العلم والعمل. وهذا الفتح ليس محصوراً بعصر البعثة، بل هو ممتدٌّ إل يوم القيامة، فمفاتيح
وكل ،(ه عليه وآلهال صل) شأن النب الأوصاف الأخرى ف الدين الذي جاء به. ثم تتوال جميع الانسدادات مودعةٌ لديه وف حل

منها يشف عن بعدٍ من أبعاد رسالته الشريفة:

«والْمعلن الْحق بِالْحق»: والمراد من ذلك أنّ مضمون دعوته حق، وأنّ الأسلوب والمعيار الذي اعتمده ف إعلان هذا الحق هو
الحق أيضاً؛ فلا يعرض الحق بآليات الباطل ووسائله. «والدَّافع جيشَاتِ اباطيل»: و«الجيشات» كنايةٌ عن النهضات والهجمات
المتوالية لتيار الباطل الذي يصطف ف مواجهة دعوة الحق. «والدَّامغ صوتِ اضاليل»: و«الدامغ» هو الاسر المحطّم الذي

يقصم بقوة البرهان وسلطان الهداية هيمنةَ الضلال وسطوته.

والمتحصل النهائ من مجموع هذه الأوصاف، هو أنّ الرسالة الخاتمة، من جهة جامعةٌ لل الفضائل السابقة، ومن جهة أخرى
فاتحةٌ لل الانسدادات اللاحقة؛ فه ف آنٍ واحدٍ تُظهر الحقيقة كما ه بلا نقصٍ أو زيادة، وتدفع هجمات الباطل وتسر شوكة



الضلال. وإننا لنسأل اله المتعال، ببركة الوجود المقدّس لنبينا الأكرم (صل اله عليه وآله) وأهل بيته المعصومين(عليهم السلام)،
مة والقرآن، إنه سميعالجديد رزقاً علمياً ومعنوياً وفيراً، وأن يفتح علينا أبواب العلم والفقه والح عامنا الدراس أن يرزقنا ف

مجيب.

انقسام الواجب إل النفس والغيري

غايته، ينعقد البحث الآن ‐ جرياً عل وأوصلناه إل التعبدي والتوصل البحث المتقدم حول تقسيم لام فبعد أن أنجزنا ال
المنهجية الت رسمها المحقق الخراسان (قدس سره) ف كتابه "كفاية الأصول" ‐ ف مبحث "انقسام الواجب إل نفس وغيري".

وينبغ التنبيه عل أنّ هذا البحث، عل الرغم من استقلاله النسب، لا يزال منعقداً ف سياق المباحث المتفرعة عل «صيغة
الأمر»، وضمن اللواحق المرتبطة بهيئة «افعل» ودلالاتها.

الأصل اللفظ مقتض

إنّ منطلق البحث عند المحقق الآخوند (قدس سره) يبتن عل أنّ إطلاق هيئة الأمر، ف مقام الإثبات وبعد تمامية مقدمات الحمة،
يقتض بنفسه ثبوت ثلاث حيثيات للوجوب كأصل أول، وه: النفسية، والتعيينية، والعينية.

وبيان ذلك: أنّ الأمر المطلق، أي المجرد عن أي قرينة صارفة، يحمل عل الوجوب النفس التعيين العين. وعل هذا الأساس،
ياً عل وجه القطع، فلا يبق موضوع للبحث. فإنّ موارد اليقين خارجة عن محل النزاع، إذ لو علم بون وجوبٍ ما نفسياً أو غير

وإنما يثمر هذا الأصل أثره ف موارد الشك، أي عند دوران الأمر بين النفسية والغيرية، فف مثل هذه الحالة، يون لإطلاق الصيغة
ره المحقق الخراسانمعتبرة. وهذا هو ما يقر خاص وقرينة الغيرية إلا بدليل عدَل عنه إلالنفسية، ولا ي منعقدٌ ف حينئذٍ ظهور

(قده) بعبارته الصريحة ف الفاية، حيث يقول:

قضية إطلاق الصيغة كون الوجوب نفسيا تعيينيا عينيا، لون كل واحد مما يقابلها يون فيه تقيد الوجوب وتضيق دائرته. فإذا
كان ف مقام البيان ولم ينصب قرينة عليه، فالحمة تقتض كونه مطلقا، وجب هناك شء آخر أو لا، أت بشء آخر أو لا، أت به

[2].آخر أو لا، كما هو واضح لا يخف

ومرادنا من «الواجب النفس» هو ما تعلّقت به المطلوبية بالأصالة، أي لذات الفعل نفسه. وأما «الواجب الغيرى» فهو ما ثبتت له
ونه مقدّمةً لواجبٍ آخر. وعليه، فإنّ إثبات الغيرية منوطٌ بإثبات ارتباطه بواجبٍ آخر، وما لم يرد فالمطلوبية بالعرض، وذلك ل

الدليل ما يثبت هذا الارتباط، يبق الأصل الأول، وهو ظهور الأمر ف النفسية، محماً.

ولتوضيح ثمرة هذا البحث ف الفقه، نأخذ مثالا هو محل ابتلاء دائم، وهو «تعلّم الأحام». فهل وجوب التعلّم نفس أم غيري؟ إنّ
المشهور بين الفقهاء والأصوليين ‐ ومنهم الشيخ الأنصاري (قدس سره)[3] ‐ هو أنّ وجوب التعلّم غيري. ومعن ذلك أنّ معرفة

الأحام إنما وجبت لأجل أن لا يقع الملّف ف مخالفة التليف أو الخطأ ف مقام الامتثال، وليؤدي واجباته عل وجهها الصحيح.
وبناء عل هذا المبن، يون وجوب التعلّم تابعاً للحاجة العملية للملّف، فلا يجب إلا بمقدار ما هو محل ابتلائه. وف مقابل هذا

القول، توجد نظرية أخرى تذهب إل كون وجوب التعلّم نفسياً، وتقرير ذلك هو أنّ الشارع قد جعل «نفس العلم بالأحام» مطلوباً
بالأصالة، وإن لم يؤدِ ذلك العلم إل عمل ف بعض الموارد.[4] إذن، فالمسألة ذات قولين بين الفقهاء، ولا بد من النظر ف أدلة كلا

ون ظاهراً فد ورود الأمر بـ«التعلّم» يفحسب، فإنّ مجر مقام الظهور اللفظ لّم فالتقريرين وتقييمها. إلا أننا إذا أردنا أن نت
النفسية، ما لم تقم قرائن خارجية، شرعية كانت أو عقلية، عل إثبات الغيرية.

ويمن تقريب الفرة بمثالٍ آخر، وهو «الوضوء». فإنّ نسبة الوضوء إل الصلاة تُعدّ مثالا جلياً لاجتماع عنوان الواجب الغيري



والمستحب النفس ف فعل واحد. فالوضوء بالنسبة إل الصلاة واجب غيري، أي أنّ وجوبه إنما يثبت بوصفه مقدّمةً لتحقق شرط
لذات الوضوء، ولذا نجد أنّ أصل مشروعيته ورجحانه الذات ثبوت استحبابٍ نفس الوقت نفسه، ورد الدليل عل صحتها. وف
محفوظٌ حت ف غير حال الصلاة، وإن لم ين متعلّقاً للوجوب حينئذٍ. وهذا المثال يشف لنا عن إمان أن يتّصف فعل واحدٌ

بعنوان الغيرية بالقياس إل غيره، وبعنوان النفسية (من سنخ الرجحان الاستحباب) بالقياس إل ذاته.

والنتيجة النهائية الت نخلص إليها من هذا البحث ه أنّ المعيار الأول ف مقام الإثبات هو ظهور إطلاق هيئة الأمر ف النفسية.
والعدول عن هذا الظهور إل القول بالغيرية محتاج إل قرينة معتبرة، سواء كانت لفظية أم لبية (كارتازٍ عقلائ عل المقدّمية، أو

البحثين المجاورين، أي «التعيين لام فهذا النسق نفسه، يجري ال حرز به نسبة المقدّمية). وعلدليل آخر ي الاستناد إل
والتخييري» و «العين والفائ»، فإنه ما لم تقم قرينة عل الخلاف، يحمل إطلاق الهيئة عل التعيين والعينية.

نظرية المحقق الخراسان

يستهل المحقق الخراسان (قدس سره) هذا المبحث، من دون أن يقدّم له بتعريفٍ اصطلاح للنفس والغيري، بل يبادر مباشرةً
إل تقرير هذه الدعوى: «إطلاق صيغَة الأمرِ يقتض النفسيةَ والتعيينيةَ والعينيةَ». وببيان آخر نقول: إنّ الظهور الأول للأمر

الخلاف. والوجه ف ما لم تقم قرينة معتبرة عل ،العين التعيين الوجوب النفس مة، منعقدٌ فالمطلق، بعد جريان مقدمات الح
هذا الظهور بين؛ ذلك أنّ العناوين المقابلة ‐ أعن الغيرية والتخييرية والفائية ‐ تنطوي بأجمعها عل قيودٍ زائدة عل أصل

الطلب ومجرد ماهيته؛ نظير ربط الفعل بذي المقدمة، أو إفادة البدلية بين أطراف الواجب، أو كفاية تحقق المطلوب بفعل بعض
الملفين. وهذه القيود، لونها أموراً زائدةً عل القدر المتيقّن من الطلب، فإنها تفتقر إل بيانٍ ودليل يدل عليها. فما لم تُنصب

قال أصولياً من أنّ الأصل فما ي بطبعه النفسية والتعيينية والعينية. وهذا هو معن إثباتها، فإن إطلاق الصيغة يقتض قرينة عل
مقام الإثبات هو عدم الزيادة وعدم القيد، وأنّ وظيفة مقدمات الحمة ه تثبيت الظهور ف المطلق الفاقد للقيد.

التصنيف ‐ تعريفاً للواجب النفس ف فائقة رف عنه من دقّةيقدّم المحقق الآخوند ‐ مع ما ع لَم ممفاده: ل طرح هنا استفهاموقد ي
يبتغيها (قده) من هذا البحث لا تتوقف ف مقام الجواب، هو أنّ النتيجة الت الاستدلال؟ والذي يبدو لنا ف والغيري قبل الشروع ف
إثباتها عل أيٍ من التعريفات والتقريبات الخاصة لهذين المصطلحين. فمهما اختلفنا ف تحديد حقيقة الواجب النفس والغيري،

فإنّ القدر المشترك بين جميع التعريفات هو أنّ «الغيرية» تشتمل عل حيثية ربطية وقيدٍ إضاف، وهو قيد الغاية أو المقدّمية،
بينما تون «النفسية» فاقدةً لهذا القيد. وعليه، فإنّ البحث منعقدٌ ف مقام الظهور اللفظ للإطلاق، وهو بحث إثبات لا يتأثر

بالخلافات الدقيقة ف تحليل المفهوم ثبوتاً.

ولأجل إكمال الصورة وتثبيت المفهوم ف الذهن، نعيد التذكير بأنّ المراد من «الواجب النفس» هو الفعل الذي تعلّقت به
المطلوبية بالأصالة ولنفسه. وأما «الواجب الغيري» فهو الفعل الذي ثبتت له المطلوبية بالعرض ومن جهة كونه مقدّمةً لواجبٍ
آخر. وعل هذا الأساس، فإنّ إثبات الغيرية موقوف عل إحراز نسبة المقدّمية أو دخل هذا الفعل ف تحقّق مطلوبٍ آخر؛ وما لم

يؤخذ هذا النحو من الارتباط قيداً ف الدليل، فإنّ ظهور الإطلاق ف النفسية يبق عل حاله.

ولأجل إحام دعائم هذا البحث وإتقانه، لا بدّ من دراسة بيانات الأعلام الآخرين، فذلك مما يعود بفائدة جمة. وف هذا المقام،
تتسب عبارة المحقق الأصفهان (قدس سره) ف كتابه «نهاية الدراية» أهميةً خاصة، حيث إنّ مبن التحليل الذي تبنّاه الإمام

الخمين (رضوان اله تعال عليه) يرتز هو الآخر عل تقريرات المحقق الأصفهان. كما أنّ ما قرره المحقق النائين (قدس سره)
ف هذا الباب يعدُّ مصدراً أساسياً لا غن عن مراجعته. وعل هذا الأساس، سوف نتناول ف ما يل، وضمن شرح كلام المحقق

الآخوند، النات الت أثارها هؤلاء الأعاظم (رضوان اله عليهم)، ونقوم بنقلها وتقييمها، وذلك بهدف تحديد نطاق دلالة «إطلاق
.أجل لفائية بشقيود الغيرية والتخييرية وال وتوضيح نسبة هذه الدلالة إل ،نحوٍ أدق النفسية عل الهيئة» عل



التعريف المشهور للواجب النفس والغيري

ذهب المشهور ف تعريف الواجب النفس إل أنّه: «ما ۇجِب لنفسه»؛ أي الفعل الذي تعلّق به جعل الوجوب بالأصالة والاستقلال
لذات عنوانه، كمثل الصلاة الت وجبت لذاتها. كما عرفوا الواجب الغيري بأنّه: «ما ۇجِب لغيره»؛ وهو الفعل الذي يثبت له

(قدس سره) ف آخر، كالوضوء الذي يتحقق وجوبه بتبع وجوب الصلاة. وهنا يضيف المحقق النائين الوجوب تبعاً لوجوب فعل
مقام تبيين حقيقة الواجب الغيري نتةً دقيقة، حيث يرى أنّ الغيرية يمن أن تُلحظ من حيثيتين:

1- حيثية الارتباط التشريع بـ«المقدمات الوجوبية»: فلو لم تن الصلاة واجبة، لما نشأ للوضوء وجوب غيري. فوجوب الوضوء
إذن يدور مدار وجوب الصلاة.

2- حيثية الارتباط التوين بـ«المقدمات الوجودية»: فالوضوء نفسه شرطٌ ف تحقّق الصلاة المأمور بها، وبدونه لا يتحقق الوجود
الصحيح للصلاة.

ويوضح (قده) ذلك بعبارته فيقول:

فمجمل القول فيه: هو انّ الواجب الغيري لما كان وجوبه مترشّحا عن وجوب الغير، كان وجوبه مشروطا بوجوب الغير، كما انّ
وجود الغير يون مشروطا بالواجب الغيري، فيون وجوب الغير من المقدّمات الوجوبية للواجب الغيري، و وجود الواجب

الغيري من المقدّمات الوجودية لذلك الغير، مثلا يون وجوب الوضوء مشروطا بوجوب الصلاة، و تون نفس الصلاة مشروطة
بوجود الوضوء، فالوضوء بالنّسبة إل الصلاة يون من قيود المادة، و وجوب الصلاة يون من قيود الهيئة بالنّسبة إل الوضوء

[5].الحرف تقييد المعن المتقدّم من تقييد الهيئة، بحيث لا يرجع إل بالمعن

وعل هذا، فالواجب النفس ف تقرير المشهور هو «ما وجب لنفسه»، والواجب الغيري هو «ما وجب لغيره». والمراد من قوله
«لغيره» ينطوي عل لحاظين معاً: لحاظ التبعية التشريعية ف الوجوب لوجوب ذي المقدمة، ولحاظ توقف وجود ذي المقدمة

عليه.

نقد المحقق الأصفهان: الحيثيات الزائدة عل حقيقة الوجوب

ينبه المحقق الأصفهان (قدس سره) عل نتة جوهرية، وه أنّ «النفسية» و«الغيرية» كلتيهما أمران خارجان عن حقيقة
«الوجوب». فالوجوب ف حدّ ذاته ليس إلا طبيعةً مهملةً وكلية، تُمثّل مجرد ثبوت الطلب الإلزام المتعلق بفعل ما، من دون أن
نفس هذا، فإنّ انقسام «الواجب» إل وعل .«ما هو واجب ،اً؛ أي مجرد كونه «ما هو ثابتي يتّصف ف ذاته بونه نفسياً أو غير

وغيري ليس انقساماً للماهية إل أنحائها الذاتية، بل هو انقسام بحسب اعتباراتٍ ولحاظاتٍ طارئة خارجة عن حقيقتها. وهو ما
يصرح به (قده) ف عبارته الدقيقة:

لا يخف عليك: أن النفسية و ما يماثلها قيود للطبيعة نحو ما يقابلها لخروجها جميعا عن الطبيعة المهملة، إلا أنّ بعض القيود كأنه
لا يزيد عل نفس الطبيعة عرفا، كالنفسية و ما يماثلها دون ما يقابلها.[6]

إذن، فبناء عل هذا التحقيق الدقيق للمحقق الأصفهان، فإنّ كلا من النفسية والغيرية لا ينبع من صميم حقيقة الوجوب، بل كلاهما
عنوانٌ زائدٌ عل ذاته. إلا أنّ الفرق بينهما يظهر ف مقام الإثبات وبحسب المرتزات العرفية؛ فالنفسية ‐ وإن كانت ف واقعها

،قيدٍ إضاف ذلك أنّ «الغيرية» تشتمل عل وبيانٍ خاص لإثباتها. والعلة ف قرينة حيثيةً خارجةً عن حقيقة الوجوب ‐ لا تفتقر إل



وهو حيثية الارتباط بالغير والمقدمية له «للغَیر»، وإثبات مثل هذا الارتباط يفتقر إل مؤونة بيان زائدة. وأما عند فقدان هذا القيد
الزائد، فإنّ الظهور الأول للطلب يبق منعقداً ف النفسية. ومن هنا، نعود لنؤكد ما قلناه ف مقام الظهور اللفظ: إنّ إطلاق صيغة

الأمر، بعد جريان مقدمات الحمة، يقتض النفسية، ولا يون العدول إل الغيرية موجهاً ومقبولا إلا بإقامة قرينة معتبرة.

تقرير المحقق الأصفهان للنفسية ف العدم الارتباط بالغير: المعن نف

إنّ حاصل تقرير المحقق الأصفهان (قدس سره) هو أنّ «النفسية» ليست شيئاً سوى «عدم كون الوجوبِ للغير». وبعبارة أخرى،
إنّ التمايز بين الواجب النفس والواجب الغيري هو ف جوهره تمايز بين عنوانٍ عدم وعنوانٍ وجودي. فالواجب النفس له

مفهوم عدم، ومعناه أنّ وجوبه ليس لغيره. ويمن التعبير عن ذلك بالقول: «وجوب الصلاة هو وجوب ليس للغير». أما الواجب
الغيري، فله مفهوم وجودي، وهو «كونُ الوجوبِ للغير»، كوجوب الوضوء الذي يثبت لغيره (وهو الصلاة).

وهذا البيان يرتز عل ذات المبن الذي أسسه المحقق الأصفهان سابقاً، وهو كون النفسية والغيرية كلتيهما أمراً «خارجاً عن
حقيقة الوجوب». فحقيقة الوجوب ليست إلا ثبوت الطلب الإلزام المتعلق بفعل ما، وه ف ذاتها غير متّصفة لا بالنفسية ولا

بالغيرية. فالغيرية تتحقق بلحاظ إثبات نسبة إضافية (وه نسبة الوجوب إل غير نفس الفعل)، وبهذا الاعتبار تون أمراً
المضافِ إل تُعتبر من سنخ «عدم د فقدانِ هذا الارتباط الزائد، وعليه فهلا تعدو كونها مجر وجودياً». وأما النفسية، فه»

الغير».

وبهذا يصح تصوير «النفسية» ف قالب المصطلحات الفلسفية بأنها «اللا بشرط» من حيث الإضافة إل الغير؛ وذلك ف مقابل
«الغيرية» الت ه «بشرط شء»، أي متقومةٌ بتلك الإضافة وذلك الارتباط. والنتة المحورية ف فهم هذه الدعوى ه أنّ «عدم

الإضافة» لا يراد به «العدم المطلق» أو ما يصطلح عليه بـ«السالبة بانتفاء الموضوع»، بل هو «حيثيةٌ سلبيةٌ انتزاعية» تُستفاد من
عدم أخذ قيد الارتباط بالغير ف الدليل. وعليه، فلا جعل مستقلا للنفسية، وإنما ه نتيجةٌ لعدم أخذ ذلك القيد الإضاف ف مقام

البيان.

والثمرة الأصولية المترتبة عل هذا التحليل تتجلّ ف علاقتها الواضحة بالظهور اللفظ للأمر؛ فبما أنّ الغيرية متقومةٌ بالقيد الزائد
حمل علمة – يمقدمات الح بيان. وما لم يرد مثل هذا البيان، فإنّ إطلاق صيغة الأمر – بمقتض («للغير»)، فإنّ إثباتها يفتقر إل
النفسية. ولهذا السبب، تون النفسية ف مقام الإثبات غير محتاجة عرفاً إل قرينة خاصة، مع أنها ف واقع الأمر عنوانٌ خارج عن

حقيقة الوجوب وتُعتبر من سنخ «عدم القيد». ويؤكد المحقق الأصفهان هذا المبن بقوله:

و التحقيق: أن النفسية ليست إلا عدم كون الوجوب للغير، و كذا البواق، و عدم القرينة عل القيود الوجودية دليل عل عدمها، و
إلا لزم نقض الغرض، لا أن النفسية و الغيرية قيدان وجوديان، و أحدهما ‐ و هو الاطلاق من حيث وجوب شء آخر مثلا ‐ كأنه

ليس بقيد، بل أحد القيدين عدم، و يف فيه عدم نصب القرينة عل الوجودي المقابل له.

[7]. ... د بالقيد العدممة تعيين المقيالح فمقتض

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------
[1]‐ ابراهیم: ۷.

[2]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 149-148.
[3]‐ ‏مرتض انصاری، فرائد الاصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام، بتا)، ج 2، 513.



[4]‐ نفس المصدر.
[5]‐ ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، با محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)،

ج 1، 220.
[6]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 353.

[7]‐ نفس المصدر.

----------------------------------
المصادر

‐ آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. ۳ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.
‐ اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. ۶ ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐ انصاری، مرتض‏. فرائد الاصول. ۲ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام، بتا.
‐ نائین، محمدحسین‏. فوائد الاصول‏. با محمد عل کاظم خراسان. ۴ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


