
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

بتاريخ 23 ربیع الاول 1447

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 3 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

كان محور البحث يدور حول مقتض الأصل اللفظ عند دوران الأمر بين الوجوب النفس والغيري. وعل مبن المحقق
الخراسان، فإنّ إطلاق هيئة الأمر (أو إطلاق الصيغة) له ظهور منعقدٌ ف النفسية؛ إذ إنّ الغيرية متقومةٌ بقيدٍ زائد وهو «للغير»،
ال المنطقمة. وقد ارتفع الإشز بجريان مقدمات الحبيانٍ خاص، بل تُحر قرينة، بينما لا تحتاج النفسية إل فيفتقر إثباتها إل
،ظاهر عبارة الآخوند، من خلال التبيين الذي قدمه المحقق الأصفهان نفسه وغيره»، الوارد عل ء إلتقسيم الش» المتمثل ف

وهو الفصل بين «الإطلاق المقسم» (أي طبيعة الوجوب المهملة) و«الإطلاق القسم» (أي نف القيد الخاص ف مقام التقسيم)؛
فالنفس ليس عيناً للمقسم، بل هو «عدم أخذِ قيدِ الارتباط بالغير»، ف مقابل الغيرية الت ه «أخذُ ذلك القيد».

 كما تم التنبيه عل أنّ «المطلق» ف الفلسفة أمر ثبوت (ناظر إل حدود الوجود)، بينما «الإطلاق» ف علم الأصول أمر إثبات هو
محصل مقدمات الحمة؛ وأنّ الخلط بينهما منشا للالتباس. وقد تلخّصت نات المحقق الأصفهان الأربع ف ما يل: 1- أنّ كلا
العنوانين مقيد؛ فالنفس مقيد بالقيد العدم (عدم كونِ الوجوبِ ناشئاً من الغير)، والغيري مقيد بالقيد الوجودي (كونُ الوجوبِ

ناشئاً من الغير). 2- أنّ أثر التمايز بين القيدين يظهر ف أنّ القيد الوجودي يفتقر إل بيان، بينما يحرز القيد العدم بالإطلاق. 3-
أنّ متعلَّق أصالة الإطلاق هو إثبات النفسية بوصفها «عدم التقييد بما يفيد الغيرية»، لا إثبات «الوجوب المطلق»، وإلا لزم الخروج

عن محل النزاع. 4- عدم معقولية جريان «الإطلاق» من حيثية منشأ الجعل (الانبعاث/عدمه)؛ لونها حيثية ثبوتية وراء الدلالة، لا
تُؤخَذ ف مدلول الخطاب. وعليه، فإنّ الإطلاق المعيِن للنفسية إنما يعن نف التقييد بالقيد المفيد للغيرية. وهذا المنطق عينه يجري

ف المبحثين المتناظرين: فف التعيين/التخييري ينف قيد البدلية، وف العين/الفائ ينف قيد كفاية فعل البعض. فالمتحصل
العمل هو أنه ف موارد الشك، وما لم تقم قرينة معتبرة عل «للغير»، فإنّ الإطلاق يدل عل النفسية؛ وف فرض انسداد باب

الإطلاق أو تعارض القرائن، يصار إل الأصل العمل المناسب.

تقرير المحقق الأصفهان عل ال للإمام الخمينالإش

لقد أورد الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) جملةً من النقود عل التقرير الذي قدّمه المحقق الأصفهان (أعل اله مقامه).
وينصب إشاله الأول عل كيفية تعريف «الوجوب النفس». فإنّ المحقق الأصفهان قد ذهب إل أنّ: «النَّفسية ليست إ عدم
كون الوجوب للغير»؛ أي أنّ النفسية عنوانٌ عدم. وهنا يرِد إشال الإمام (قده)، ومفاده أنّ هذا التقرير، إذا اخذ عل إطلاقه،

يؤول إل ما يصطلح عليه بـ«السالبة المحصلة». والحال أنّه لا يسعنا أن نعرف الواجب النفس عل نحوٍ تون محصلته النهائية
قضيةً من سنخ السالبة المحصلة.

وتوضيح ذلك أنّ «السالبة المحصلة» ف علم المنطق قوامها نف المحمول عن الموضوع، ومناط صدقها أنها تصدق عند انتفاء
الموضوع كما تصدق عند ثبوت الموضوع مع انتفاء المحمول عنه. فإذا قلنا: «زيدٌ ليس بقائم»، فإنّ هذه القضية تون صادقةً

عند انتفاء الموضوع (أي عدم وجود زيد أصلا)، كما تون صادقةً عند وجود زيد مع انتفاء القيام عنه. فبحسب نظر الإمام (قده)،

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


لو أخذنا النفسية بمجرد «عدم كون الوجوب للغير»، لوقعنا ف محذورٍ مماثل؛ فإنّ قضية «وجوب التعلّم ليس للغير» يمن أن
تصدق صورياً حت مع فرض عدم ثبوت وجوبٍ للتعلّم أصلا. وحينئذٍ، يصدق عنوان النفسية عل نحو السالبة المحصلة، من

دون أن يستلزم ذلك إثبات «نفس الوجوب» من جهة، أو «نف الغيرية عل تقدير ثبوت الوجوب» من جهة أخرى. والحال أنّ من
شأن التعريف الأصول أن يون «مميِزاً مثبِتاً»، لا مجرد حم سلب يجتمع مع انتفاء الموضوع أيضاً.

وببيان آخر: إنّ المطلوب ف مقام النزاع هو تعيين نسبة الوجوب المفروغ عن ثبوته إل الغير. فإذا كان «تعريف النفسية» مجرد
نف النسبة إل الغير، فإنّ هذا النف، من دون أن يون مسبوقاً بفرض «ثبوت نفس الوجوب»، يمن أن يحم بصدقه عل نحو
السالبة المحصلة، ويفقد بذلك وظيفته التمييزية. ولأجل ذلك، ينبه الإمام (قده) عل أنه لا ينبغ اختزال تعريف النفسية ف مقام

الإثبات ف قالبٍ يون منسجماً مع «انتفاء الموضوع» أيضاً. وهو ما يقرره (قده) بقوله:

عدمها، وإ القيود الوجودية دليل عل وعدم القرينة عل ،عدم كون الوجوب للغير، وكذا البواقوما يقال: إنّ النفسية ليست إ
لزم نقض الغرض، لا أنّ النفسية والغيرية قيدان وجوديان .

مدفوع؛ ضرورة امتناع كون النفسية عدم الغيرية عل نعت السوالب المحصلة الصادقة مع عدم الوجوب رأساً.[1]

وقفة عند إشال السالبة المحصلة

مرحلة ما «بعد الفراغ عن أصل إل إنما هو ناظر ال: إنّ تقرير المحقق الأصفهانمقام الجواب عن هذا الإش قال فن أن ييم
الثبوت»؛ فبعد إحراز أصل الوجوب بواسطة خطاب الأمر، فإنّ نف «قيد للغير» بالإطلاق لا يؤول إل السالبة المحصلة؛ إذ

الموضوع (وهو الوجوب) مفروغٌ عن تحققه، والنف حينئذٍ إنما ينصب عل المحمول الرابط فحسب. بيد أنّ جوهر التنبيه الذي
يثيره الإمام (قده) هو ضرورة توخّ الدقة ف التعبير وف مقام أخذ القيد، حت لا يفهم تعريف النفسية عل أنّه من سنخ السالبة

المحصلة، فيخرج بذلك عن محل النزاع.

ولأجل ذلك، يرى المرحوم الإمام (قده) أنّ المخرج من هذا الإشال يمن ف إعادة صياغة التعريف ف قالب ما يصطلح عليه بـ
ون النفهذه البنية التركيبية، ي فف .«لا لغيره»، نظير قولنا: «زيدٌ لا قائم قال: «وجوبالموجبة معدولة المحمول»؛ وذلك بأن ي»

قد عدَل عن موقعه الأصل ف رابطة الحمل ليصبح جزءاً لا يتجزأ من المحمول نفسه. والفرق بينه وبين قولنا: «زيدٌ ليس بقائم»
بين؛ فف «زيدٌ لا قائم»، نفترض وجود الموضوع أولا ثم نحمل عليه محمولا مركباً، لا أننا نتف بنف المحمول عل نحو السالبة
المحصلة. وتطبيق هذه النتة أصولياً يقتض أنّه يحرز أولا أصل الوجوب بنفس خطاب الأمر، ثم بواسطة أصالة الإطلاق، يحمل

محمول «لا لغيره» عل ذلك الوجوب المفروغ عن ثبوته.

وبهذا المسلك، يحتَرز من إشال السالبة المحصلة من جهة، ويتحقق مقصود النزاع — وهو تعيين نسبة الوجوب إل الغير —
عل نحوٍ إثبات من جهة أخرى. ويشير (قده) إل هذا المبن بقوله:

مع أنّ الوجوب والوجود لا يمن أن يونا نفس العدم، بل النفسية إما وجوب لذاته، أو لا لغيره عل نعت الموجبة المعدولة أو
السالبة المحمول، فحينئذٍ كما أنّ الوجوب لغيره يحتاج إل بيان زائد عل أصل الوجوب، كذلك الوجوب لا لغيره.[2]

وببيان آخر: فإنّ إشال الإمام (قده) ينصب عل الصياغة المنطقية للتعريف؛ فإذا فُهِمت النفسية عل أنها مجرد «عدم كونه
للغير»، من دون أن يلحظ معها ثبوت الموضوع، فإنّ ذلك يؤول إل قضية سلبية تفتقر إل الوظيفة التمييزية. وأما إذا صيغ
التعريف عل نحو «وجوب لا لغيره»، فإنّ ثبوت الموضوع يون ملحوظاً من جهة، ووصف «لا لغيره» يحمل عليه بوصفه



محمولا موجباً معدولا من جهة أخرى؛ وبذلك تُحفَظ للتعريف وظيفته التمييزية عل أتم وجه.

وعل هذا، فإما أن يقرر التعريف ف قالب «الموجبة معدولة المحمول» بأن يقال: «وجوب لا لغيره» — تماماً كما هو الفارق
البين ف علم المنطق بين «زيدٌ ليس بقائم» و «زيدٌ لا قائم»؛ إذ يفترض ف الثانية وجود الموضوع ويحمل عليه محمول مركب.

وإما — عل أقل تقدير — أن يصرح بأنّ هذا السلب إنما هو ملحوظٌ «بعد الفراغ عن ثبوت أصل الوجوب»؛ أي أنّه بعد إثبات
الوجوب بواسطة خطاب الأمر، يحمل عليه محمول «لا لغيره» بواسطة أصالة الإطلاق. وعل هذا المبن، يون المجرى الصحيح

:للإطلاق هو كالتال

أولا: يثبت الأمر نفس الوجوب. ثانياً: يقتض إطلاق الهيئة «عدم التقييد بما يفيد الغيرية». ثالثاً: وبهذا اللحاظ، يحمل وصف «لا
لغيره» عل الوجوب المفروغ عن ثبوته. وبهذا المسلك المنهج، يحتَرز من محذور السالبة المحصلة من جهة، ويتحصل مقصود

النزاع — وهو تمييز النفسية عن الغيرية — عل نحوٍ مثبتٍ ومميِزٍ من جهة أخرى.

التعريف باللازم أم بالذات؟ نقد الإمام الخمين عل تقرير النفسية ونتيجته

بعد الفراغ من إشال السالبة المحصلة، تتوجه النتة الثانية الت يثيرها الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) إل صميم
تعريف الواجب النفس نفسه. فبحسب نظره (قده)، فإنّ تعريف الواجب النفس بأنّه «واجب لا لغيره» يؤول إل «تفسير الشء

بلازمه»، لا بحقيقة معناه. إذ إنّ وصف «لا لغيره» هو من لوازم النفسية، وليس هو عين حقيقتها.

وعل هذا الأساس، يصرح الإمام (قده) بأنّ التعريف الصحيح إنما هو التعريف المشهور، وهو القائل بأنّ الواجب النفس هو «ما
ۇجِب لنفسه» أو «الوجوب لذاته»؛ وأنّ الواجب الغيري هو «ما ۇجِب للغير». وعل هذا المبن، يرتز كلا العنوانين عل قيدٍ

إيجاب: فف النفسية، تُمثّل حيثية «لنفسه» قيداً إيجابياً لنسبة الوجوب؛ وف الغيرية كذلك، تُعدّ حيثية «للغير» قيداً إيجابياً. وعليه،
فإنّ اختزال النفسية ف مجرد «عدم الترشُّح أو عدم الانبعاث من الغير»، وإن كان يشف عن لازمها، إلا أنه لا يمثّل تعريفاً مميِزاً
لذات المعن. وبالتعبير المنطق الدقيق، فإنّ «لا لغيره» يعدُّ رسماً لزومياً، لا حدّاً كاشفاً عن الماهية. ويترتب عل هذا الإصلاح

:ون كالتالمهم، وهو أننا لا نثبت النفسية مباشرةً بإطلاق الهيئة، بل إنّ مسار الاستدلال ي أصول أثر المفهوم

أولا: نُحرِز أصل الوجوب بنفس الأمر. ثانياً: بواسطة أصالة الإطلاق، نُثبت «عدم التقييد بما يفيد الغيرية»؛ وذلك لأنّ قيد «للغير»
قيدٌ وجودي زائد يفتقر إل قرينة. ثالثاً: وبعد نف هذا القيد، وبحم انحصار التقسيم الحاصر بين «إما لنفسه وإما لغيره»،

تتحصل النفسية نتيجةً لذلك. فالنفسية إذن لا تثبت عن طريق حمل «لا لغيره» بوصفه تعريفاً، بل بوصفه لازماً ينتزع بعد رفع
الضد.

وعل هذا، فإنّ نقد الإمام (قده) يعلّمنا نتتين جوهريتين: 1- وجوب رجوع التعريف إل «لنفسه/لغيره»، لا إل مجرد السلب. 2-
أنّ مجرى الإطلاق يبق هو «نف القيد الوجودي للغيرية»، وأنّ النفسية تُحرز تبعاً لذلك وبعد الفراغ عن ثبوت الموضوع. وهذه

الصياغة المنهجية تخلّصنا من محذور التعريف باللازم من جهة، وتحفظ آلية الدلالة اللفظية من جهة أخرى. ويشير المرحوم
الإمام (قده) إل هذا المبن بقوله:

مع أنّ التحقيق أنّ تعريف النفس بالوجوب لا لغيره تعريف بلازمه، بل النفسية هو الوجوب لذاته والغيرية لغيره، وهما قيدان
وجوديان، وعل أي حال لم ين النفس هو نفس الطبيعة والغيري ه مع قيد، لا عقلا ‐ وهو واضح ‐ ولا عرفاً؛ ضرورة أنّ

تقسيم الوجوب إل النفس والغيري صحيح بحسب نظر العرف.[3]

التقريرات الثلاث ف قيد النفسية والغيرية وما يترتب عليها ف أصالة الإطلاق



فالمتحصل مما تقدم حت الآن هو أننا ف نسبة النفسية إل الغيرية أمام ثلاث تقريراتٍ رئيسة:

1- تقرير المحقق الخراسان: ومفاده أنّ الوجوب النفس لا قيد له، وأنّ الوجوب الغيري هو الذي يفتقر إل قيدٍ وقرينة زائدة.

نكونِ الوجوبِ ناشئاً م وهو «عدم) د؛ غاية الأمر أنّ قيد النفسية عدمومفاده أنّ كلا القسمين مقي :2- تقرير المحقق الأصفهان
الغير»)، وقيد الغيرية وجودي (وهو «كونُ الوجوبِ ناشئاً من الغير»).

3- تقرير الإمام الخمين والمحقق اللنران (رضوان اله تعال عليهما): ومفاده أنّ كلا القسمين ذو قيدٍ وجودي؛ فالواجب
النفس هو «ما وجب لنفسه» أو «الوجوب لذاته»، والواجب الغيري هو «ما وجب للغير».

ويترتب عل هذا المبن الثالث أنّ كلا القيدين خارج عن حقيقة «الوجوب»، وأنّ كليهما يفتقر إل بيان؛ وعليه، فإنّ «أصالة
الإطلاق» بمفردها لا تقوى عل إثبات أيٍ منهما. وبهذا يتضح وجه النقد الموجه إل تقرير المحقق الأصفهان أيضاً؛ فإنّه إنما

جعل النفسية أمراً عدمياً ليقول إنها لا تفتقر عرفاً إل بيان. إلا أنّ الإمام (قده) قد نبه عل أنّ هذا القيد العدم يواجه معضلة: فإما
أن يفهم عل أنه من سنخ السالبة المحصلة، وحينئذٍ يصدق حت مع «انتفاء الموضوع»، فيفقد التعريف بذلك وظيفته التمييزية.

وإما أن يؤخَذ عل أنه من سنخ الموجبة معدولة المحمول (كنحو «وجوب لا لغيره» قياساً عل «زيدٌ لا قائم»)، وحينئذٍ يصبح هو
:كالتال فالخلاصة النهائية للأقوال ه .وتستفاد بمجرد الإطلاق السبيان، ولم يعد مما ي نفسه مفتقراً إل

قرينة. وعل ون الغيرية قيداً وجودياً يفتقر إلز بإطلاق الهيئة، بينما تحرون النفسية قيداً عدمياً يت ،المحقق الأصفهان مبن عل
مبن الإمام والوالد المرحوم (رضوان اله عليهما)، فإنّ النفسية والغيرية كلتيهما قيدان وجوديان («لنفسه» و«لغيره»)، وكلاهما
يفتقر إل بيان. وعليه، فإنّ «أصالة الإطلاق» لا تتفّل بإثبات أيٍ منهما، وإنما تون غاية وظيفتها ه رفض القيود، لا إثبات قيدٍ

معين. وعل هذا المبن الأخير، فف موارد الشك، وما لم تقم قرينة معتبرة عل قيد «للغير»، فإنّ مجرد الإطلاق لا يف لإثبات قيد
الأصل العمل ة اللفظية ‐ إلا أن تصل النوبة ‐ عند فقدان الحجالنفسية، وإم مستقل عل ا من إقامة دليللنفسه»؛ بل لا بدّ إم»
المناسب. وأما تفصيل الثمرات المترتبة عل ذلك ف الفروع الفقهية، كوجوب «تعلّم الأحام»، فهو متفرعٌ عل اختيار أحد هذه

المبان، وسيأت بيانه لاحقاً.

ملازمة النفسية للإطلاق عند صاحبِ منتق الأصول

بعد استعراض ونقد تقرير المحقق الأصفهان والإشالات الت أثارها الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليهما)، نتعرض الآن
للام المرحوم السيد الروحان ف كتابه «منتق الأصول». يستهل (قده) بحثه بالتنبيه عل أنّ كل قسم من أقسام الواجب الثلاثة

رة فتة المبتبها يمتاز عن مقابله. أما الن خصوصية إنما يقوم عل (فائال/التخييري، والعين/الغيري، والتعيين/النفس)
ن هذا المبنالوجوب وتلازمه. ويبي القول بأنّ «خصوصية النفسية» بالذات تتلاءم مع نحوٍ من أنحاء الإطلاق ف من فتقريره فت

بعبارته فيقول:

وحل هذا الإشال واضح: فان التعيينية والنفسية والعينية وان كان كل منها خصوصية طارئة عل الوجوب، إلا انها سنخ
خصوصية تتلاءم مع نحو من أنحاء الإطلاق ف الوجوب وتلازمه، فإذا ثبت ذلك الإطلاق ثبت هذا الفرد الخاص بالملازمة، فحيث

ان خصوصية العينية تلازم ثبوت الوجوب مطلقا سواء أت به آخر أو لم يأت به كان إثبات إطلاق الوجوب ف حال إتيان الغير
بالمتعلق وعدم إتيانه ملازما لثبوت خصوصية العينية وكون الوجوب عينيا، كما ان خصوصية التعيينية ملازمة لإطلاق الوجوب
من جهة الإتيان بشء آخر وعدمه، وخصوصية النفسية ملازمة لإطلاق الوجوب من جهة وجوب شء آخر وعدمه فمع التمسك

بالإطلاق ف إحدى هذه الجهات تثبت الخصوصية الملازمة له فلاحظ.[4]



فبحسب بيانه (قده)، فإنّ النفسية ليست «فرداً خاصاً» من كلّ الوجوب يؤخَذ ف الدليل عل نحوٍ مستقل، بل ه خصوصيةٌ
تتلاءم وتتلازم مع نحوٍ معين من إطلاق الوجوب؛ فمت ما ثبت ذلك الإطلاق (من السنخ المناسب للنفسية)، ثبتت النفسية

بالملازمة. والمراد من هذا «الإطلاق الملازِم» ليس إلا نف أخذِ قيدٍ يفيد الغيرية ف مقام البيان. وبعبارة أخرى: فإذا لم يحمل
خطاب الأمر الوجوب أي نسبة من سنخ «للغير»، فإنّه يتحصل عرفاً نحو من إطلاق الوجوب يون ملازماً للنفسية. وتمن الثمرة

العملية لهذا التقرير ف أنّه يحفظ دور أصالة الإطلاق ف إحراز النفسية، لا عن طريق تعريف النفسية بالسلب المحض، بل عن
طريق إثبات ذاك الإطلاق الذي يون متلازماً مع النفسية عرفاً.

تقييم كلام السید الروحان

فإذا كان المراد بـ«أنحاء الإطلاق» هو الإطلاق القسم (أي نف التقييد بالقيد الوجودي «للغير» ف مدلول الخطاب)، فإنّ هذا
التقرير ينسجم مع التحليل المتقدم، ولا يرجع ف حقيقته إلا إل صياغة أخرى لـ«الإطلاق المعيِن للنفسية»؛ إذ بمقتضاه، تتحصل

النفسية بالملازمة بعد إثبات عدم التقييد بما يفيد الغيرية. وأما إذا اريد بـ«الإطلاق» معن «الوجوب المطلق» (أي الإطلاق
:التال من فال حينئذٍ يم المهملة)، فإنّ الإشأو طبيعة الح مالمقس

إنّ إثبات طبيعة الحم المهملة يمثّل خروجاً عن محل النزاع، ولا يعين النفسية من جهة. كما أنّ دعوى الملازمة بين «طبيعة
الوجوب المطلق» و«النفسية» ه نفسها دعوى تفتقر إل برهانٍ مستقل من جهة أخرى. وعليه، يمن تبنّ قراءة صاحب

"المنتق" عل نحوٍ لا يناف النقد الذي أثاره الإمام (قده):

فالنفسية ليست تعريفاً بالسلب المحض، ولا ه من سنخ «ثبوت مطلق الوجوب»؛ بل ه وصف يتلازم، ف عرف البيان، مع
الإطلاق القسم للوجوب (الذي يرجع إل نف قيد «للغير»). وعليه، فحيثما كان لأصالة الإطلاق مجرى فعال، ولم يحرز القيد
المفيد للغيرية، تثبت النفسية بالملازمة. وحيثما قامت القرينة المعتبرة عل قيد «للغير»، تنقطع هذه الملازمة ويحم بالغيرية.

والآن، نتعرض بالتقييم والنقد للدعوى الت تبنّاها صاحب «منتق الأصول»، ومفادها أنّ: «خصوصية النفسية تتلاءم مع نحو من
أنحاء الإطلاق ف الوجوب وتلازمه؛ فإذا ثبت ذلك الإطلاق ثبت هذا الفرد الخاص بالملازمة». والذي يبدو لنا أنّ هذه الدعوى تفتقر

إل إقامة برهانٍ كافٍ عليها، وه بحاجة ماسة إل بيان المبن الذي ترتز عليه، بحيث يوضح وجه اختصاص هذه الملازمة
بالنفسية دون الغيرية.

ووجه النقد هو التال: فإن كان المراد بـ«الإطلاق» هو طبيعة الوجوب المهملة (أي الإطلاق المقسم)، فإنّ هذا الإطلاق يون
حاضراً ف كلا القسمين (النفس والغيري) عل حدٍّ سواء؛ إذ إنّ المقسم يتحقق ف ضمن كل قسم من أقسامه. وعل هذه القراءة،

لا يبق وجه لاختصاص الملازمة بالنفسية دون الغيرية، وتون الدعوى خارجةً عن محل النزاع.[5] وأما إذا كان المقصود هو
نف قيد «للغير» ف مدلول الخطاب، فإنّ غاية ما يفيده الإطلاق حينئذٍ هو «عدم التقييد بما يفيد الغيرية»؛ وهو التقرير نفسه الذي

مع النفسية» هو أمر إيجابية ملازمة» للقيد إل ِن للنفسية». بيد أنّ تحويل هذا النفأوضحناه سابقاً تحت عنوان «الإطلاق المعي
يفتقر إل برهانٍ عرف أو عقل؛ إذ لا بدّ من البرهنة عل أنّه مت ما لم يؤخَذ قيد «للغير» ف مقام البيان، فإنّ العرف يفهم عل نحوٍ

إثبات عنوانَ «لنفسه». وهذه ه النتة عينها الت رفضها الإمام (قده)، حيث اعتبر كلا العنوانين ذا حيثية وجودية.

وهذا لا يعن انسداد باب الإثبات، بل توجد مسالك أخرى يمن سلوكها لإثبات النفسية؛ مثل:

1- إطلاق الهيئة والمادة معاً: فقد يحرز بإطلاق الهيئة نف قيدِ «للغير» ف الطلب، وبإطلاق المادة نف البدلية أو سائر القيود؛
واجتماع هذين الإطلاقين من شأنه أن يولّد ظهوراً أقوى ف النفسية، وإن كان ذلك، عل مبن الإمام (قده)، لا يف لإثبات

«لنفسه» ما لم تنضم إليه قرينةٌ إضافية.



2- أو من خلال الانصراف العرف: فإذا احرِز من خلال تتبع السياقات والاستعمالات المتجانسة أنّ الأمر المطلق ينصرف نوعاً
إل المطلوبية بالأصالة، أمن التمسك حينئذٍ بالانصراف؛ إلا أنّ هذا المسلك موردي ومحوم بالقرائن الخاصة.

3- أو بالرجوع إل بناء العقلاء: وذلك من خلال مراجعة السيرة العقلائية ف مقام الإطاعة؛ فهل الأصل ف الأمر المطلق عند
العقلاء أنه يحمل عل الغرض النفس، ما لم تقم قرينة عل كونه آلياً (غيرياً)؟ فإذا احرِز مثل هذا البناء ومن بإمضاء الشارع،

أمن أن يون مستنداً لإثبات النفسية. وقد تمسك الإمام (قده) بهذا المسلك ف بعض المباحث.

الخلاصة النهائية: فالحاصل إذن، هو أنّ دعوى «ملازمة النفسية بالإطلاق» لا يصح إرجاعها إل الإطلاق المقسم؛ وإذا اريد
برهاناً. وعل "م عليه صاحب "المنتققوهو ما لم ي ،أو عقلائ عرف حإثبات مصح فإنها تفتقر إل ،سمالإطلاق الق إرجاعها إل

مبن الإمام (قده)، وكذلك عل ضوء ما تقدم، فإنّ كلا العنوانين يمثّل قيداً وجودياً («لنفسه» و «لغيره»)؛ وإنّ أصل الإطلاق
بمفرده لا يقوى عل إثبات أيٍ منهما، ما لم يعضد بالانصراف أو ببناء العقلاء. وعليه، فإنّ المسلك الصحيح ف مقام العمل هو

:كالتال

أولا: النظر ف الإطلاقات اللفظية وتقييمها. ثانياً: عند قصورها، يصار إل القرائن الانصرافية وبناء العقلاء. ثالثاً: فإذا بق الشك
قائماً، تصل النوبة إل الأصل العمل المناسب.

النظرية المختارة ف التمسك بالإطلاق

والآن نعود إل السؤال المحوري: هل الإطلاق بما هو أصل لفظ، يقوى بنفسه عل إثبات النفسية؟ والذي يبدو لنا هو أنّ الجواب
ر اجتماع الغيرية معه أيضاً. فالقول بأنّ النفسية لا تفتقر إلتصور اجتماع النفسية مع الإطلاق، كذلك يتصوما أنّه يف .بالنف

بيان، هو ف حقيقته يرجع إل دعوى «الانصراف»، لا إل التمسك بـ«الإطلاق» بما هو هو. وذلك لأنّ الإطلاق بما هو إطلاق، ليس
من شأنه أن يعيِن فرداً دون فرد.

م» مطلقالفيلسوف؛ إذ إنّ لفظ «العال الفقيه كما يصدق عل فإنّ هذا اللفظ يصدق عل ،«مبعال نفلو قيل: «جِى :ومثال ذلك جل
يصدق عل كلا الفردين. نعم، قد يدَّع أنّ اللفظ «ينصرف» إل الفقيه لندرة وجود الفيلسوف، إلا أنّ هذا الانصراف يون ناشئاً

عن القرائن الانصرافية، لا عن ذات الإطلاق. ولو خُلّينا نحن واللفظ بمجرده، فإنّ الإطلاق لا يفيد إلا السعة الماهوية، لا تعيين الفرد
المراد.

وعل هذا المبن، نخلص إل أنّ ما ذهب إليه المحقق الأصفهان (قدس سره) — ف جعل الواجب النفس ذا معن عدم ليغدو
بذلك ف غن عن البيان — لا يتم. والحق مع الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) ف أنّ «لا للغیر» ليس إلا لازماً للنفسية، لا
عين حقيقتها. فلا بدّ للنفسية من معن وجودي. والمختار عندنا ف المقام هو التعريف المشهور نفسه: فالواجب النفس هو «ما

ۇجِب لنفسه»، والواجب الغيري هو «ما ۇجِب للغير». وعليه، فلا العنوانين مقيدٌ بقيدٍ وجودي، وكلاهما خارج عن حقيقة
«الوجوب»، ومن هنا فإنهما يفتقران كلاهما إل بيان. نعم، قد يون هذا البيان هو «العرف» تارةً، أو «الانصراف» أخرى، أو

،«لص» :هذا القياس، فإنه عندما يقول المول بناء العقلاء» ثالثة؛ أما اللفظ بما هو هو، فإنه من هذه الحيثية لا يفيدنا شيئاً. وعل»
لا يمن أن تُستفاد النفسية من مجرد إطلاق الهيئة. فغاية ما يفهم منها هو «طبيعة الوجوب» فحسب.[6]

فالإنصاف إذن، هو أنّ «أصالة الإطلاق» ف ما نحن فيه، لا تقوى بمفردها عل إثبات شء ف باب النفسية. فحت المسلك الذي
دعوى بلا برهان، ومرجعه إل نهايته إل أي دعوى ملازمة خصوصية النفسية للإطلاق — يؤول ف — «انتهجه صاحب «المنتق

العرف. بل إنّ منشأ الإطلاق نفسه هو العرف. فالعرف هو الذي يحم بأنّ للخطاب إطلاقاً؛ تارةً استناداً إل الغلبة، وتارةً أخرى



بالاعتماد عل الارتاز العرف. وعليه، يبق السؤال المحوري قائماً: من أين لنا أن نفهم، حينما يقول المول: «یجب علی»، أنّ
هذا الوجوب نفس؟ والجواب الذي ياد يجمع عليه الأصوليون هو أنّ النفسية تفتقر إل قرينة؛ وأنّ الإطلاق بما هو هو ليس هو

المعيِن للنفسية.

إشال السید الروحان: التهافت الظاهري ف "الفاية"

أثار صاحب «منتق الأصول» إشالا آخر عل المحقّق الآخوند، كاشفاً من خلاله عن وجود تهافتٍ ف كلمات "الفاية". وذلك
ببيان أنّ الآخوند ف مبحث «مفهوم الشرط» يصرح بأنّ «المعان الحرفية لا إطلاق لها ولا تقييدَ»؛ إذ إنّ المعان الحرفية، بسبب

حيثيتها الربطية، لا تون مجرى للإطلاق والتقييد اللفظ. وهنا يبرز الإشال: فإذا كنتم تقررون عل نحوٍ قاطع ف مبحث «مفهوم
الشرط» أنّ الهيئة لا تقبل الإطلاق والتقييد، فيف يصح منم التمسك بـ«أصالة الإطلاق ف الهيئة» ف مقام تمييز النفسية عن

الغيرية؟ وهذا تهافت ظاهر. لا سيما وأنم ف مثال الشرط، كقولنا: «إن جاءكَ زيدٌ فأكرمه»، ترفضون التمسك بإطلاق هيئة
الشرط لإثبات الحصر (أي أنّ مجيئه هو العلة المنحصرة)، ولنم ف مقام النفسية، تقبلون التمسك بإطلاق هيئة الأمر لإثباتها.

ويشير السید الروحان إل هذا التهافت بقوله:

و لا بد من التعرض لأمر، و هو: ما قد يورد عل صاحب الفاية من وجود التهافت ف كلماته، و ذلك ببيان: انه قرب ف هذا
المقام التمسك بإطلاق الصيغة ف نف الغيرية و الفائية و التخيير كما أنه صحح ‐ ف مبحث الواجب المشروط[7] ‐ رجوع

القيد إل الهيئة منرا عل الشيخ ما ذهب إليه من عدم إمانه، لأن معن الهيئة معن حرف و هو غير قابل للتقييد[8].

و لنه ذكر ف مبحث مفهوم الشرط عدم إمان التمسك بإطلاق هيئة الشرط لإثبات المفهوم و انتفاء الجزاء عند انتفاء الشرط، لأن
الهيئة من الحروف غير القابلة للإطلاق و التقييد[9].

فان هذا اللام موردا للإشال النقض عليه من جل من علق عل الفاية أو كلهم. و مطالبته بالفرق بين هيئة الأمر و هيئة
الشرط[10].[11]

فاية" من منظار السید الروحانال" الجمع المحتمل للتهافت الظاهري ف

ولرفع التهافت الظاهري ف كلمات الآخوند — حيث يقرر ف مبحث مفهوم الشرط أنّ المعان الحرفية «لا إطلاق ولا تقييدَ فيها»،
هذا المقام عل ل مراد الآخوند من «الصيغة» فحمأن ي محتمل، ومداره عل رض جواببينما يتمسك هنا بإطلاق الهيئة — قد ع
«المادة». فف قولنا «صل»، للهيئة دلالةٌ بعثية، وأما المادة فه «الصلاة». فيمن أن يقال إنّ «الصلاة» بما ه مادة لها إطلاق؛
أي أنها مطلوبةٌ عل نحوٍ أعم من أن يون هناك وجوب آخر أم لا. بل إنّ بعض عبارات الآخوند ف مبحث «الواجب المشروط»

لها ظهور ف هذا الحمل أيضاً. ويشير المرحوم الروحان إل هذا المخرج بقوله:

و اما ما أفاده ف هذا المبحث، فالإيراد عليه انما يتم لو كان مراده (قدس سره) التمسك بإطلاق الهيئة، لأنها معن حرف لا يلحظ
استقلاليا، و لنه لم يعلم منه ذلك فيمن ان يون نظره إل التمسك بإطلاق المادة ‐ أعن الواجب ‐، فيون المراد التمسك

بإطلاق الواجب و ان الواجب هو الفعل مطلقا جاء به شخص آخر أو لا، جء بشء آخر أو لا، وجب شء آخر أولا. و لا إشال
ف التمسك بإطلاق المادة لأنها ليست من المعان الحرفية الملحوظة آلة، و يمن استظهار هذا المعن من بعض كلماته ف مفهوم

الشرط فراجع. اما ما ذكره هنا فلا صراحة فيه ف كون التمسك بإطلاق الهيئة فلاحظ و تدبر.[12]

والذي يبدو لنا أنّ هذا الجواب، وإن كان ف حدود «الجمع المحتمل» قد يساهم ف تهدئة التهافت الظاهري، إلا أنه لا يعالج
المشلة الجوهرية. وذلك لأنّ النفسية والغيرية إنما ه من حيثيات نفس «الوجوب» لا «المتعلَّق»؛ و«إطلاق المادة» لا يفيد شيئاً



سوى السعة ف دائرة المتعلَّق.

واستمالا لما تقدم، فقد أورد السید الروحان توضيحاً يراد به رفع التهافت ف كلمات الآخوند، إلا أنّ هذا البيان — فيما يبدو لنا
— لا ينهض بحل الإشال، بل هو ف حقيقته تقرير للإشال ذاته بصياغة أخرى. حيث يقول (قده):

و لن الّذي يبدو بعد التأمل إمان الدفاع عن صاحب الفاية و نف ما يدع ما التهافت ف كلامه.

و توضيح ذلك: ان الإطلاق كما يتقوم بعموم المعن كذلك يتقوم بتعلق اللحاظ الاستقلال بالمعن الّذي يراد إفادة إطلاقه. و ذلك
لأن من قوام الإطلاق كون المتلم ف مقام البيان، و هذه المقدمة تقتض توجه المتلم نحو الجهة الت يقصد إطلاقها، و ذلك

.بالمعن يستلزم تعلق اللحاظ الاستقلال

و عليه، فصاحب الفاية و ان التزم بان الموضوع له الحرف كالموضوع له الاسم ف كونه عاما، لنه التزم ف الوقت نفسه
بامتياز الاسم عن الحرف بان الأول ملحوظ استقلالا و الثان ملحوظ آلة، و عليه فالمعن الحرف لا يمن التمسك بإطلاقه لأنه

ملحوظ آليا، و قد عرفت استلزام الإطلاق للحاظ الاستقلال، فمن هنا يظهر الوجه ف كلامه ف مبحث مفهوم الشرط، و ان عدم
.ملحوظا آليا لا من جهة خصوص المعن صحة التمسك بإطلاق هيئة الشرط من جهة كون المعن

و اما ما ذكره ف مبحث الواجب المشروط، فهو لا يرجع إل التمسك بإطلاق الهيئة، بل يرجع إل قابلية معن الهيئة للتقييد
لعمومه.

و اما البحث ف اعتبار اللحاظ الاستقلال ف التقييد و اللام ف قابلية المعن الحرف لأن يون مقيدا مع عدم قابليته للإطلاق ‐
[13].ه تعالمبحث الواجب المشروط و يتضح هناك إن شاء ال محله ف مة ‐ فهو موكول إلباعتبار عدم تمامية مقدمات الح

ومدار التقرير المذكور عل أنّ المحقق الخراسان، ف باب تحقيق الموضوع له ف الهيئات — الت يلحقها بالحروف — يذهب
إل أنّ الوضع فيها، كما ف الحروف، هو من قبيل «الوضع العام والموضوع له العام»؛ وذلك عل خلاف المشهور القائلين

بـ«الوضع العام والموضوع له الخاص». ثم يقرر الفرق بين الاسم والحرف بالصياغة التالية: وه أنّ الاسم يستعمل حيثما لُحظ
المعن «لحاظاً استقلالياً»، وأنّ الحرف يستعمل حيثما لُحظ المعن «لحاظاً آلياً». فمت ما كان اللحاظ استقلالياً، جء بالاسم،

ومت ما كان آلياً، جء بالحرف.

وعل هذا الأساس، فإنّ الهيئة لا تقع بنفسها متعلَّقاً للحاظ الاستقلال، حت تون مجرى لـ«أصالة الإطلاق» اللفظ؛ ومن هنا جاء
تصريحه القاطع بأنّه: «لا إطلاق ولا تقييد ف المعان الحرفية». إذ إنّ جريان الإطلاق ف مقام الاستعمال الخارج منوطٌ بأن

يلحظ المعن لحاظاً استقلالياً وبنحوٍ ينطوي عل سعة وشمول. وعل هذا الضوء، فإنّ الاسم — لاعتبار أنّ معناه ملحوظٌ عل نحو
الاستقلال وينطوي عل سعة نوعية — يون قابلا لجريان الإطلاق فيه. وأما الهيئة والحروف، فبما أنّ معانيها ملحوظةٌ لحاظاً آلياً،
فإنها تفتقر إل هذه القابلية. فالمتحصل إذن هو أنّ الاسم ينطوي بذاته عل نحوٍ من العمومية والسعة الدلالية، وأما الحرف والهيئة،

.فلا سبيل لجريان مثل هذه السعة فيهما من سنخ الإطلاق اللفظ

وعل هذا المبن، فحيثما افتقر الأمر ف مقام التعريف وتحديد الماهية إل حيثية وجودية (كنحو «لنفسه» أو «لغيره» ف نسبة
الوجوب)، فلا بدّ إما أن يتصدّى الشارع لبيانها صراحةً، وإما أن يحيل الأمر إل القرائن المعتبرة عرفاً أو بناء العقلاء؛ وأما

التمسك بـ«أصالة الإطلاق» ف قلمرو الهيئة، فلا ينهض بإثبات المطلوب من هذه الجهة. وببيان آخر: فإنّ غاية ما يستفاد من
الهيئة — بوصفها معن ملحقاً بالحروف — ليس إلا أصل الطلب أو الوجوب، لا حيثيةً من سنخ القيود الوجودية المميِزة. وعليه،



فإنّ إثبات النفسية أو الغيرية من دون قرينة مستقلة لا يون متيسراً.

ولن محصل التقريب الذي يطرحه صاحب «المنتق» لرفع التهافت ف ظاهر متن «الفاية» هو أنّه عل الرغم من أنّ الآخوند
يلحق الهيئات بالحروف، ويعتبر معانيها ملحوظةً «لحاظاً آلياً» بالذات، إلا أنّه إذا وقعت الهيئة ف موردٍ ما متعلَّقاً للحاظ

الاستقلال، فإنّ الإطلاق يجري فيها حينئذٍ.

جواب السید الروحان الآخوند: نقدٌ عل مبن للهيئة عل امتناع اللحاظ الاستقلال

إلا أنّ ممن الإشال هو أنّ هذا البيان لا ينسجم مع المبن الذي يقرره الآخوند نفسه ف "الفاية". فإنّ الآخوند يصرح بأنّ الاسم
يلحظ دائماً «لحاظاً استقلالياً»، وأنّ الحرف — وكذلك الهيئات الملحقة به — يلحظ دائماً «لحاظاً آلياً»؛ ومن هنا جاء تصريحه

القاطع: «لا إطلاق ولا تقييدَ ف المعان الحرفية». ومقتض هذا المبن هو أنّ الهيئة لا يمن أن تقع بنفسها متعلَّقاً للحاظ
لحاظ ل لحاظ الهيئة إلفرض «تحو وعليه، فإنّ تعليق جريان الإطلاق عل .للإطلاق اللفظ ون مجرىت حت ،الاستقلال

فاية" علال" ّمن محش ه كثيرله. ومن هذا المنطلق بالذات، نب الآخوند، لا توضيح عن مبن حقيقته خروج إنما هو ف «استقلال
أنّ ف كلمات الآخوند تهافتاً ظاهراً قد نشأ: فمن جهة، يقرر أنّ المعان الحرفية فاقدةٌ للإطلاق والتقييد، ومن جهة أخرى، يلاحظ

ف مقام إثبات النفسية تمسه بـ«إطلاق الهيئة». وختاماً لهذا المبحث، لا بد من التنبيه عل نتتين جوهريتين:

الأول: إنّ تفسير التمسك بإطلاق الهيئة من خلال الفصل بين «اللحاظ الاستقلال» و «اللحاظ الآل» لمعن الهيئة، لا ينهض بحل
الإشال، بل هو ف حقيقته تقرير للإشال ذاته. فعل مبن المحقق الخراسان، الهيئات ملحقة بالحروف، ومعانيها تُلحظ لحاظاً

آلياً؛ ومن هنا جاء قوله: «لا إطلاق ولا تقييدَ فيها». فإذا اريد لحاظ الهيئة لحاظاً استقلالياً ف موردٍ ما حت تون مجرى للإطلاق،
فإنّ ذلك يمثّل ف حقيقته عدولا عن ذلك المبن نفسه. فإما أن يرفع اليد عن ذلك الأصل المنهج، وإما أن يلتمس للتمسك بإطلاق

الهيئة توجيه آخر.

ف عدم كفاية إطلاق المادة لإثبات النفسية: فمع أنّ حمل «الإطلاق» عل «المادة» من شأنه أن يخفف من حدة التهافت
الظاهري، إلا أنه بمجرده لا ينهض بإثبات النفسية. فإنّ «إطلاق المادة» (كإطلاق «الصلاة») لا يفيد ف نهايته إلا السعة ف دائرة
المتعلَّق، لا حيثية نسبة الحم المتمثلة ف «لنفسه» أو «لغيره». فون الواجب نفسياً أو غيرياً هو وصف لنفس «الوجوب»، لا
م. فالوجه الأقرب فإضافية نفسيةَ الح ن أن ينتج بنفسه ومن دون قرينةلـ«المتعلَّق»؛ وعليه، فإنّ إطلاق المادة لا يم وصف

مقام الجمع هو أحد أمرين:

الأول: أن يحمل تمسك الآخوند بـ«الإطلاق» ف هذا المقام عل «الإطلاق المقام»، لا عل إطلاق الهيئة اللفظ؛ أي أن يون
سوت الشارع عن ذكر قيد «للغير» — ف موضع هو ف مقام البيان فيه — قرينةً عرفيةً عل عدم التقييد.

المعن للقيد الوجودي المفيد للغيرية، لا بوصفه إطلاقاً جارياً ف الناف «سمقال بأنّ مراد الآخوند هو «الإطلاق القأن ي :والثان
أصل «لا إطلاق مقام الإفهام.[15] وهذا المسلك بدوره لا يناف م فالقضية والح للهيئة،[14] بل بوصفه إطلاقاً جارياً ف الحرف

ولا تقييدَ ف المعان الحرفية».

ومع ذلك كلّه، فإذا لم يقبل أي من هذين التوجيهين، بق التهافت الظاهري قائماً، وتون النتيجة حينئذٍ واضحةً عل ضوء المختار
عندنا: وه أنّ «أصالة الإطلاق» — سواء جرت ف الهيئة أم ف المادة — لا تقوى باستقلالها عل إثبات النفسية. إذ إنّ النفسية

والغيرية كلتيهما قيدان وجوديان يفتقران إل بيان. وعليه، فإنّ تعيين النفسية ف مقام الإثبات لا يون إلا بالقرائن اللفظية
والمقامية، أو بالانصراف، أو ببناء العقلاء. وعند فقدان الحجة، يغدو الخطاب من هذه الحيثية مجملا، وتصل النوبة إل الأصل



.العمل

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

-----------------------------
[1]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1، 223.

[2]‐ نفس المصدر.

[3]‐ نفس المصدر.
[4]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 510-509.

[5]‐ وينبغ التنبيه ف هذا المقام عل وجود فارقٍ جوهري بين «الملازمة» و«الانصراف». فإنّ القول بانصراف الأمر المطلق
إل النفسية يمثّل مسلاً آخر، يبتن ف إثباته عل إحراز الارتاز العرف وكثرة الاستعمال، لا عل التمسك بمجرد الإطلاق. وأما
دعوى صاحب «المنتق» فه دعوى «ملازمة النفسية بالإطلاق»، لا دعوى «الانصراف إل النفسية»؛ ومن هنا، لا ينبغ الخلط

بين هذين المسلين المختلفين.
[6] ‐وينبغ التنبيه عل أنّ بحثنا ف هذه المرحلة إنما هو متعلّق بالهيئة لا بالمادة. وهذه الهيئة الت مدلولها هو «الوجوب»، لا

تقوى باستقلالها عل إثبات النفسية؛ بل إنّ كلا من النفسية والغيرية يفتقر إل قرينة. بطبيعة الحال، فإنّ تحقيق القول ف تعريف
النفسية والغيرية نفسه يقتض بحثاً مستقلا، سوف نتعرض له بالتفصيل ف موضعه إن شاء اله.

[7]‐ الخراسان المحقق الشيخ محمد كاظم. كفاية الأصول ‐ ٩٥-٩٧ ‐ طبعة مؤسسة آل البيت عليهم السلام.
.[8]‐ كلانتري الشيخ أبو القاسم. مطارح الأنظار ‐ ٤٥-٥٢ ‐ الطبعة الأول

[9]‐ الخراسان المحقق الشيخ محمد كاظم. كفاية الأصول ‐ ١٩٥ ‐ طبعة مؤسسة آل البيت عليهم السلام.
.المحقق الشيخ محمد حسين. نهاية الدراية ١-٣٢٢ ‐ الطبعة الأول [10]‐ الأصفهان

[11]‐ ‏الروحان، منتق الأصول، ج 1، 510.
[12]‐ نفس المصدر، 511.

[13]‐ نفس المصدر، 511-510.
[14]‐ أی: ثبوتاً.

[15]‐ أی اثباتاً. وهذا يمهد لمسلكٍ منهج آخر، سيأت تفصيله ف موضعه إن شاء اله.

--------------------------
المصادر:

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐
‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.


