
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

بتاريخ 28 ربیع الاول 1447

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 5 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

تم استعراض التقريب الرابع الت طرحه الشهيد الصدر (قده) لإمانية التمسك بأصالة الإطلاق، والت كان الهدف منها سدّ الفراغ
الناش عن عدم جريان الإطلاق ف الهيئة. وقد تركز البحث عل «التقريب الرابع»، ومفاده أنّه ف مقام الإثبات، تُعدُّ الغيرية عنواناً

وجودياً يفتقر إل قيد، بينما تون النفسية عنواناً عدمياً لا يحتاج إل قيد؛ وعليه، فإنّ سوت الخطاب عن «قيد للغير» يثبت
النفسية بمقتض إطلاق الهيئة. وتعود جذور هذا التقريب إل حواش "الفاية" (للقوچان والمشين) وتقریرات المیرزا جواد

دُّ كلا العنوانين خصوصيةً وجوديةً زائدةً علعالثبوت والإثبات: فثبوتاً، ي بين مقام الفصل المنهج ز علالتبريزي، وهو يرت
طبيعة الوجوب؛ وأما إثباتاً، فتُحرز النفسية بـ«نف التقييد». وقد أورد الشهيد الصدر عل هذا التقريب ثلاثة نقود رئيسة. الإشال

ف الصغرى: إنّ حقيقة النفسية ه الأخرى وجودية (لونها ناشئة من الملاك القائم ف نفس الفعل)، وذلك ف مقابل الغيرية
 .؛ وعليه، فإنّ جعل النفسية قيداً عدمياً لا يتم(الغير الناشئة من الملاك ف)

الإشال ف البرى: إنّ مقدمات الحمة لا تقتض ترجيح «القيد العدم» عل «الوجودي»؛ فالإطلاق لا يفيد إلا نف لحاظ القيد،
لا إثبات «القيد العدم». التحليل الصحيح لوظيفة الإطلاق (ف اسم الجنس): هو إثبات الحم عل جامع الطبيعة، لا اختيار

الخصوصية العدمية. وعليه، فإنّ مجرد «عدم ذكر القيد» لا ينهض بإثبات النفسية، ولا يف التمسك بإطلاق الهيئة. وقد تم تبيين
المسلك البديل بالاستناد إل مبن المحقق النائين، وهو التمسك بإطلاق المادة ف مثل قوله تعال: ﴿اقيموا الصَةَ﴾ وتركيب

الظهورات ف الدليلين. فف فرض جريان مقدمات الحمة ف المادة، يون الأصل هو «عدم شرطية الوضوء»؛ فإذا قامت قرينة
معتبرة (كدليل الشرطية)، يقيد الإطلاق وتثبت الغيرية. وقد وضع الشهيد الصدر لجريان هذا المسلك أربعة شروط: 1- العلم

بالوجوب النفس لذي المقدِّمة. 2- كون التوقف شرعياً لا توينياً. 3- عدم اتصال دليل المقدِّمة بدليل ذي المقدِّمة. 4- كون دليل
ذي المقدِّمة لفظياً مطلقاً تجري فيه مقدمات الحمة. والمتحصل النهائ هو أنّ مسلك اطلاق المادة، بهذه الشروط، مصونٌ من

إشالات إطلاق الهيئة ومسلكٌ معتبر. وسيأت اللام ف بقية التقريبات لاحقاً.

إطلاق المادة ف الأمر بـ"صل" وأصالة عدم اشتراط الصلاة

ينعقد البحث ف ما إذا كان يمن استفادة كون التليف نفسياً من إطلاق الهيئة أو من إطلاق المادة. فإنّ المحقق الآخوند
الخراسان (قدس سره) يصرح ف "الفاية" بأنّ إطلاق صيغة الأمر يقتض بنفسه كون التليف نفسياً. وهو البيان عينه الذي سار

عليه المحقق العراق ف "نهاية الأفار"، حيث تبنّ المقالة ذاتها.[1]

وإننا، تبعاً للمحقق النائين (قدس سره) — وكذلك عل ضوء بيان المرحوم الوالد (رضوان اله تعال عليه) — نرتض هذا
من حيث إطلاق مادته، وه «لمقام دوران الأمر بين نفسية الوضوء وغيريته، بنفس الأمر بـ«ص المسلك، وهو أن نتمسك، ف
«الصلاة». وبيان ذلك: أنّه لو كان وجوب الوضوء غيرياً، لان الوضوء بمثابة قيدٍ وشرط شرع للصلاة؛ ولو لم ين كذلك،

لانت الصلاة فاقدةً لمثل هذا الشرط. وعليه، فمت ما قال المول: «صل»، ينعقد الشك فيما إذا كانت هذه الصلاة مشروطةً بقيدٍ
(كالوضوء) أم لا. وف مثل هذا الفرض، فبعد إحراز مقام البيان وجريان مقدمات الحمة، يون الأصل هو «عدم الاشتراط»؛ إذ

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


يفيد إطلاق مادة الصلاة أنّ القيد الشرع الزائد لم يؤخذ، وأنّ الوجوب قد تعلّق بنفس حقيقة الصلاة.

ظ نسبته إلالأقل تُلح النفسية، أو عل ل الأمر به علحمشرطية الوضوء، ي معتبر عل نة: فما لم يقم دليلوثمرة هذا الظهور بي
الصلاة عل أنها نسبةٌ غير شرطية. وأما ف المقابل، فحيثما قامت قرينة لفظية أو مقامية عل الشرطية (كأدلة شرطية الطهور)،

فإنّ تلك القرينة ه الت تقيد الإطلاق، وتؤول نسبة الوضوء إل الصلاة حينئذٍ إل الغيرية. وينبغ التدقيق ف أنّ مرادنا من
«الأصل هو عدم الاشتراط» إنما هو الأصل اللفظ الناش من إطلاق المادة، لا الأصل العمل (كالاستصحاب). وإنما تصل النوبة

إل الأصل العمل عند تعذّر التمسك بالإطلاق فحسب (كأن لا يون ثمة دليل لفظ مطلق، أو لا يون المتلم ف مقام البيان).
وعليه، فف مقام الإثبات وبعد تحقّق شروط الإطلاق، يون حمل الأمر بالوضوء عل النفسية حملا منضبطاً ومعقولا، وهو بذلك

يمثّل بديلا صحيحاً عن المسلك غير التام المتمثل ف التمسك بإطلاق الهيئة.

ول يتضح المبدأ بشل أعم، وبقطع النظر عن بحث النفس والغيري، نقول: لو أنّ المول أمر بفعل فقال: «أكرم زيداً»، ودار
الأمر عندنا بين كون هذا الإكرام مشروطاً بقيدٍ خاص — كلُبس ثوبٍ معين مثلا — وعدمه، فإنّ المرجع ف مقام الإثبات هو

التمسك بـ«إطلاق المادة»، والقاعدة المتقررة حينئذٍ ه أنّ الأصل هو عدم الاشتراط. وتوضيح ذلك: أنّ مادة «الإكرام»، لونها قد
القيت ف مقام البيان عل نحو اللحاظ الاستقلال ولم يذكر لها قيد، فإنّ مقتض مقدمات الحمة أن ينعقد لها ظهور ف تعلّق
الحم بنفس طبيعتها ومجرد حقيقتها، لا بـ«الإكرام المقيد» بشرط زائد. وهذه قاعدةٌ كليةٌ تجري ف سائر الواجبات (كالصلاة

والصوم والحج ونظائرها): فمت ما دار الأمر ف شرطية أمرٍ ما لواجبٍ، فما لم يقم دليل معتبر عل أخذ ذلك الشرط، فإنّ إطلاق
مادة ذلك الواجب يفيد عدم الاشتراط. ومن الطبيع أنه حيثما قام دليل لفظ مقيد أو قرينةٌ معتبرة عل الشرطية — كنحو قوله

تعال: ﴿انِ استَطَعت﴾ ف باب الحج، أو أدلة شرطية الطهارة للصلاة — فإنّ تلك القرينة ه الت تقيِد الإطلاق، ويرفَع اليد حينئذٍ
عن أصالة عدم الاشتراط.

أصالة الإطلاق اللفظ ف المادة وحجية لوازمها العرفية

،لا الاستصحاب. ومرادنا بذلك هو أنّ المول ،«هذا المقام هو «أصالة الإطلاق اللفظ اء فإنّ الأصل الذي هو مناط البحث والات
حينما ألق المطلوب ف الخطاب، قد ألقاه مطلقاً ولم يقيِده بقيدٍ خاص؛ وعليه، فإنّ أصالة الإطلاق ه الت تتفّل بنف ذلك القيد
المدَّع. وإنما تصل النوبة إل الأصول العملية (كالبراءة من القيود الزائدة) عند تعذّر التمسك بالإطلاق فحسب (كأن لا يون ثمة

.(ون الخطاب مجملامطلق، أو ي لفظ دليل

والآن، لو اجرِي هذا الأصل ف مادة واجبٍ وقع التردد ف كونه نفسياً أو غيرياً، لاتضحت الثمرة بجلاء. ومورد الابتلاء هو
«الوضوء»: فلو كان الوضوء واجباً غيرياً، لان وجوبه مترشّحاً من وجوب الغير (وهو الصلاة)، ولان مأخوذاً بوصفه قيداً

شرعياً للصلاة. وهنا نُجري أصالة الإطلاق ف مادة «الصلاة» (ف خطاب «اقيموا الصَةَ»). وبمقتض هذا الإطلاق، لا تون
بالنسبة إل غيري ون للوضوء وجوبهذا الاشتراط هو أن لا ي والعادي لنف هو الوضوء. واللازم العرف دةً بشرطالصلاة مقي

الصلاة، وأن يون وجوبه بالتبع نفسياً؛ إذ إنّ الجمع بين «نف شرطية الوضوء للصلاة» وبين «كون وجوب الوضوء غيرياً
.العرف أمراً محالا دُّ فعبالنسبة إليها» ي

لازم» معرض البحث عن «مثبتات الأصول العملية»، بل ه تقع ف وهذه النتيجة ليست «لازماً شرعياً اصطلاحياً» حت
ةٌ بأجمعها (فإنّ النزاع — إن كان — إنما هو فن أنّ «مثبتات الأصول اللفظية» حجالاشتراط؛ ومن البي عادي» لنف/عرف

مادة ذي المقدِّمة، يثبت نف محلها أيضاً). وعليه، فبتحقّق شروط الإطلاق ف رنا حجيتها فمثبتات الأصول العملية، ونحن قد قر
الشرطية، وتترتب عليه نفسيةُ الوجوب باللوازم العرفية. ومت ما قامت قرينة معتبرة عل الشرطية، فإنّ تلك القرينة ه الت تقيِد

الإطلاق وتنقل الحم إل الغيرية. والعلة ف حجية مثبتات الأصول اللفظية ه أنّ هذه الأصول تُعدُّ من قبيل الأمارات.



الثمرتان المترتبتان عل التمسك بإطلاق مادة الصلاة

بناء عل المبن الذي ارتضيناه، فحيثما اجرِيت أصالة الإطلاق ف مادة «الصلاة» (لا ف الهيئة)، ترتبت عل ذلك نتيجتان
واضحتان:

1- عدم اشتراط الصلاة بالوضوء: فبعد إحراز مقام البيان وجريان مقدمات الحمة، وحيث إنّ الشارع لم يذكر قيد «الوضوء»
لمادة الصلاة، فإنّ إطلاق المادة ينعقد له ظهور ف أنّ الصلاة غير مقيدة بهذا القيد.

2- نف عنوان الوجوب الغيري للوضوء بالنسبة إل الصلاة، وبالتبع إثبات النفسية: إنّ اللازم العرف لنف شرطية الوضوء
الاشتراط، لا «لازم لنف «عرف لازم» ون وجوب الوضوء غيرياً بالنسبة إليها. وهذه النتيجة الثانية إنما هللصلاة هو أن لا ي

شرع مصطلح»؛ ومن المقرر أنّ مثبتات الأصول اللفظية حجة.

لذي المقدِّمة (وه 1- العلم بالوجوب النفس :دٌ بالشروط المعروفة، وهالنفسية بهذه الطريقة مقي أنّ حمل الأمر عل عل
الصلاة) ف ذلك المورد بالخصوص. 2- كون احتمال التقييد شرعياً، لا ناشئاً عن توقفٍ توين. 3- عدم اتصال دليل الأمر

بالمقدِّمة بدليل ذي المقدِّمة عل نحوٍ يوجب سريان الإجمال. 3- كون دليل ذي المقدِّمة دليلا لفظياً مطلقاً تجري فيه مقدمات
الحمة. فبتحقّق هذه الشروط، يعدُّ التمسك بإطلاق المادة مسلاً معتبراً لنف الشرطية واستنتاج النفسية.

المحقق النائين لمبن إثبات النفسية: تأييد المحقق الخوئ كفاية أحد الإطلاقين ف

مقام إثبات النفسية إنما ه فاية فالمحاضرات» بأنّ ال» (قدس سره) ف ح السید الخوئيصر ،المحقق النائين مبن جرياً عل
بـ«أحد الإطلاقين»؛ أي أنّه لو أحرز الملّف أحد الإطلاقين، لتحصلت نتيجة كون التليف نفسياً، ولا حاجة إل إحرازهما معاً.

وببيان أدق: فإن جرى «إطلاق هيئة الأمر» (بناء عل المبن الذي يرى للهيئة إطلاقاً)، فإنّ سوت الخطاب عن قيد «للغير» ينعقد
له ظهور ف «عدم التقييد بما يفيد الغيرية»، ويفيد بذلك النفسية بالمدلول المطابق. وإن احرِز «إطلاق المادة» (ف دليل ذي
المقدِّمة)، فإنّ الأصل هو «عدم الاشتراط»؛ ونف شرطية الوضوء للصلاة لازمه العرف هو نف غيرية وجوب الوضوء بالنسبة

إليها، وبالتبع إثبات نفسيته.

ن إطلاق الهيئة فما لم ي الصلاة، فمت موارد من قبيل نسبة الوضوء إل أنّه ف هذا التقرير ه والثمرة العملية المترتبة عل
متناول اليد أو وقع مورداً للمناقشة، فإنّ إطلاق المادة — مع توفر شروط جريان مقدمات الحمة — يف بنفسه لإثبات

عل المطلق، فإنّ إطلاق الهيئة (بناء س، فلو تعذّر التمسك بإطلاق المادة لاتصال الأدلة أو لفقدان الدليل اللفظالمطلوب. وبالع
النفسية. وف ي الظهور ففرض اجتماع كلا الإطلاقين، يتحقق تقو أنّه ف بالغرض. ومن الطبيع ن أن يفالمعتبر) يم المبن

فرض المعارضة مع دليل مقيِد، فإنّ مقتض الصناعة الأصولية هو تقديم المقيِد عل المطلق، ويرفَع اليد حينئذٍ عن الظهور
المنعقد ف النفسية. ويشير المحقق الخوئ (قده) إل هذا المبن بقوله:

فلا ينبغ الشك ف ان مقتض الأصل اللفظ كعموم أو إطلاق هو النفس، و ذلك لأن بيان وجوب الغيري يحتاج إل مئونة زائدة
باعتبار انه قيد للواجب النفس، و من الواضح ان الإطلاق لا يف لبيان كونه قيداً له. و عل الجملة فالتقييد يحتاج إل مئونة زائدة،

مثلا لو كان لقوله تعال (أقيموا الصلاة) إطلاق فمقتضاه عدم تقييد الصلاة بالطهارة أو نحوها، فالتقييد يحتاج إل دليل و مئونة
زائدة، و الإطلاق ينفيه و لازم ذلك هو ان وجوب الطهارة المشوك نفس لا غيري. و كذا إذا أخذنا بإطلاق الأمر بالطهارة فان

مقتضاه وجوبها مطلقا أي سواء أ كانت الصلاة واجبة أم لا، فتقييد وجوبها بوجوب الصلاة يحتاج إل دليل و قد تحصل من ذلك
انه يمن إثبات نفسية الوجوب بطريقين:



(الأول) الأخذ بإطلاق دليل الواجب النفس كالصلاة مثلا، و دفع كل ما يحتمل ان يون قيداً له كالطهارة أو استقبال القبلة أو نحو
ذلك و لازم هذا هو ان الواجب المحتمل دخله فيه كالطهارة مثلا نفس، و هذا اللازم حجة ف باب الأصول اللفظية (الثان) الأخذ

بإطلاق دليل الواجب المشوك ف كونه نفسياً أو غيرياً. و ذلك لأن وجوبه لو كان غيريا فهو مشروط بطبيعة الحال بوجوب
واجب آخر نفس، و ان كان نفسياً فهو مطلق و غير مقيد به، و عليه فإذا شك ف انه نفس أو غيري فمقتض إطلاق دليله و عدم

تقييده بما إذا وجب شء آخر هو الحم بونه نفسياً، و الفرق بين الإطلاقين هو ان الأول تمسك بإطلاق المادة، و الثان تمسك
بإطلاق الهيئة فإذا تم كلا الإطلاقين أو أحدهما كف لإثبات كون الواجب نفسياً.[2]

والذي يبدو لنا أنّ هذا الجمع المنهج ينسجم مع المسلك الذي ارتضيناه سابقاً: فإنّ مسلك المحقق النائين (المبتن عل إطلاق
الوقت نفسه، فلو تم فاية". وفال" مبن عل إطلاق الهيئة — بناء الات الواردة علباستقلاله، وهو مصونٌ من الإش المادة) تام
تبنّ المبن القائل بإمان جريان الإطلاق ف الهيئة، لان مبدأ «كفاية أحد الإطلاقين» مسلاً عملياً وناجعاً ف مقام الاستنباط.

تطبيق أصالة عدم الاشتراط: من وجوب التعلّم إل الوضوء للزيارة

نعود الآن إل المثال الذي طرحناه ف مستهل هذه المباحث: فلو دار الأمر ف واجبٍ ما بين كونه «نفسياً» أم لا — كـ«وجوب
التعلّم» — فإنّ أصل ثبوت وجوب التعلّم مما لا خلاف فيه، وإنما يقع النزاع ف كونه نفسياً أو غيرياً. فإذا لم تتم عندنا أدلة

الطرفين، وبقينا ف حيرة من أمرنا ف كون تعلّم الأحام محل الابتلاء (كالصلاة والصوم ونحوهما) نفسياً أو غيرياً، فإنّ المقام
يون حينئذٍ هو مقام إعمال القواعد الإثباتية.

ومثال آخر: فلو ورد ف رواية بشأن المشاهد المشرفة: «اذا دخَلْت فَتَوضأ» أو «اذا زُرت فَتَوضأ»؛ وفرضنا أنّه لم يثبت لزيارة
السيدة المعصومة (سلام اله عليها) مثلا صلاةٌ خاصة، فف مثل هذا الفرض، لو دار الأمر بين كون استحباب الوضوء «نفسياً»

أو «غيرياً» بالنسبة إل ركعت صلاة الزيارة، فإنّ هذا المسلك الإثبات نفسه يون جارياً ف المقام. إذ إنّ الزيارة نفسها مستحبة،
ولم تُؤخَذ شرطية الوضوء لها ف الدليل، كما لم تُؤخَذ الصلاة ف دليلها أيضاً؛ وعليه، فلا يتسب الوضوء عنوان الغيرية بالنسبة

إل الصلاة، ويون استحبابه «نفسياً». وببيان آخر: فما لم يقم دليل لفظ عل أخذ قيد الشرطية الشرع بالنسبة إل الصلاة،
يثبت استحباب الوضوء عل نحو الاستقلال.

المسلك الثالث: إطلاق المادة ف نفس الواجب المشوك ونسبته إل النفسية

المسلك الثالث ف إثبات النفسية هو أن نتمسك بإطلاق «نفس المادة» الت وقع وجوبها محل الترديد؛ أي نفس الفعل الذي يدور
أمره بين كونه نفسياً أو غيرياً. ومثال الوضوء يجلّ الفرة: إذ يمن لحاظ الوضوء من حيث «إيصاله إل الصلاة» عل نحوين:

القول: «الوضوء الخطاب مادة «الوضوء» مطلقةً، صح ل إليها. فإذا ألقالصلاة، والوضوء غير الموص ل إلالوضوء الموص
واجب سواء أكان موصلا إل الصلاة أم لم ين موصلا». واللازم من هذا الإطلاق هو أن تون هيئة الأمر مقتضيةً للوجوب

النفس؛ إذ لو كان وجوب الوضوء غيرياً، لان الواجب هو «خصوص الوضوء الموصل»، لا مطلق الوضوء.

فبحسب هذا التقرير، فإنّ إطلاق مادة «الوضوء» نفسها من حيث اتصافها بالإيصالية، ينف الغيرية وينتج النفسية. وهذه الصياغة
— بوصفها تقريراً منطقياً — قد خطرت ف أذهان بعض الأعلام، ومنهم الشهيد الصدر (رضوان اله تعال عليه)، حيث يقول

(قده):

الثالث ‐ التمسك بإطلاق المادة ف الأمر بشء كالوضوء مثلا بالنسبة للحصة غير الموصلة منه و إثبات انه مصداق للواجب
أيضا فيثبت بالالتزام ‐ بناء عل ما سوف يأت تحقيقه من ان الوجوب الغيري مخصوص بالحصة الموصلة فقط ‐ أن هذا

الواجب نفس لا غيري.[3]



شروط تمامية هذا التقريب

يرتز هذا المسلك عل أن تُلحظ «الموصلية» بوصفها من القيود الت يمن أخذها ف «متعلَّق الأمر»، حت يتفّل إطلاق المادة
بنفيها أو إثباتها. فلو حلّلت الغيرية عل أنها «تقييدٌ للهيئة» (أي إن وجبت الصلاةُ وجب الوضوء)، لا «تقييدٌ للمادة» (أي الوضوء

الموصل)، فإنّ إطلاق مادة الوضوء بمفرده لا يف لنف الغيرية. وعليه، فف مقام الإثبات، حيثما قامت قرينة معتبرة عل أنّ
نسبة الوضوء إل الصلاة ه من سنخ الشرطية الشرعية المتمثلة ف «الموصلية» المأخوذة ف المتعلَّق، أمن لإطلاق مادة

الوضوء حينئذٍ أن يعزز الظهور ف النفسية من خلال نف هذا القيد. وأما إذا أرجعت القرائن جهة الغيرية إل «تقييد الهيئة» (أي
.كون وجوب الوضوء دائراً مدار وجوب الصلاة)، فإنّ التمسك المذكور لا يتم

ومن الناحية الصناعية، فإنّ هذا المسلك، مقارنةً بمسلك المحقق النائين (المبتن عل إطلاق مادة ذي المقدِّمة)، يتطلب حساسيةً
أدق ليفية تحليل القيد، ويفتقر إل إحراز «قابلية أخذ الموصلية ف متعلَّق الوضوء». ولذا، فف مقام التطبيق، ينظَر ف كلا

الظهورين: فإن تم إطلاق مادة «الوضوء» من حيث الموصلية، أنتج ذلك النفسية. وإلا، عدِل إل إطلاق مادة «الصلاة» وتركيب
الظهورات. فالمتحصل هو أنّ المسلك الثالث يمن أن يثبت النفسية — وذلك بإحراز قابلية تقييد المادة بوصف الموصلية، ومع
فقدان القرينة عل الخلاف. إلا أنه عند عدم إحراز ذلك، يبق المسلك الأوثق هو التمسك بإطلاق مادة ذي المقدِّمة (عل نحو عدم

الاشتراط)، و/أو تركيب الظهورات ف الدليلين.

المسلك الرابع: الفصل بين مقام الثبوت والإثبات وأثره ف تعيين النفسية

يرتز المسلك الرابع — الذي طُرح لاحقاً استمالا لتقرير المحقق القوچان — عل الفصل الدقيق بين «مقام الثبوت» و«مقام
مؤونة والواجب الغيري، يفتقر إل مقام الثبوت، فإنّ كلا العنوانين، الواجب النفس ف :الإثبات». وحاصل هذا التقرير هو التال

زائدة وقيدٍ وجودي؛ أي أنّ كلا منهما يتمتع بخصوصية إيجابية زائدة عل طبيعة «الوجوب» بها يمتاز عن الآخر. وأما ف مقام
الإثبات: فالوضع مختلف؛ فإثبات النفسية لا يفتقر إل قيدٍ زائد ف الخطاب، بل يف أن يون المتلم ف مقام البيان ولا يذكر
ليف نفسياً. وبناءكون الت دُّ قرينةً عرفيةً علعالقيد المفيد للغيرية (كنحو «للغير» وما شاكله). فإنّ مجرد عدم ذكر هذا القيد ي

دُّ النفسية فهذا النطاق بالذات تُع عالم الثبوت؛ وف مقام الإثبات»، لا إل» إل هذا التقرير، فإنّ محل نزاعنا إنما هو ناظر عل
غن عن المؤونة اللفظية. ويمن أن يخمن أنّ مراد الآخوند (ف بعض تعابيره) كان ناظراً إل هذه النتة الإثباتية عينها.

نقد هذا التقريب

ومع ذلك كلّه، يبق الجواب والنقد المتقدم قائماً: فمع أنّ محل النزاع هو مقام الإثبات، إلا أنّ النفسية ه الأخرى، بحسب نظر
جماعة من الأعلام — كالإمام الخمين (قدس سرهما) — تفتقر إل قيدٍ وجودي ف مقام الإثبات أيضاً. وبيان ذلك: أنّ مجرد
«عدم ذكرِ قيدِ الغيرية» لا يفيد ف نهايته إلا «رفض القيد»، ولا ينهض بنفسه لإثبات العنوان الوجودي «لنفسه»، ما لم يعضد
ففإنّ عدم ذكر القيد لا ي ،هذا المبن الانصراف وبناء العقلاء. وعل ستنَد فيه إلبقرائن معتبرة، لفظيةً كانت أو مقامية، أو ي

بنفسه لإثبات النفسية، ولا بدّ من قيام قرينة إيجابية. فالخلاصة الت نخلص إليها ف هذا الوجه ه أنّ: الفصل بين مقام الثبوت
والإثبات يمهد السبيل للاستفادة الإثباتية من «عدم ذكر القيد»، إلا أنّه ما لم تقم قرينةٌ محمة عل النفسية، لا تتحصل نتيجةٌ

المسالك البديلة (كالتمسك بإطلاق مادة ذي المقدِّمة أو تركيب الظهورات)، وف قطعية. وعند تعذّر قيام القرينة، تصل النوبة إل
.الأصل العمل نهاية المطاف إل

المسلك الخامس: اصالة التطابق بين مقام الثبوت والإثبات

يرتز الوجه الخامس ف كلمات الشهيد الصدر (قدس سره) عل قاعدة أسس لها وأطلق عليها اسم «أصالة التطابق بين الثبوت



والإثبات». وبيانه (قده) هو:

الخامس ‐ دعوى انه كلما دار الأمر ف مقام الثبوت بين خصوصيتين و كانت كل واحدة منهما تناسب خصوصية ف مقام
الإثبات فأصالة التطابق بين مقام الثبوت و الإثبات تعين الخصوصية المناسبة مع عالم الإثبات. و من هذا الباب يقال: ان

برى يدعو هذه ال .رنا الإطلاق الذاتأي لحاظ عدم القيود ثبوتا فيما إذا أن وت إثباتا يناسب خصوصية الإطلاق اللحاظالس
تطبيقها ف المقام بتقريب: ان الوجوب الغيري تبع و من أجل واجب آخر بخلاف الوجوب النفس، و الأمر بشء إثباتا يناسب

ان ذلك الشء مأمور به أصالة و لنفسه و لا يناسب أن يون إيجابه لأجل شء آخر، فمقتض أصالة التطابق بين عالم الثبوت و
الإثبات إرادة الوجوب النفس، و لهذا يستفاد عرفا ذلك من الأمر بشء ابتداء و مطابقة.[4] بلا حاجة إل ملاحظة حيثية

أخرى.[5]

وببيانٍ أجل: فإذا دار الأمر ف عالم الثبوت بين خصوصيتين مميِزتين (كالنفسية والغيرية)، وكان لل منهما ف عالم الإثبات
«مظهر دلال» يناسبه، فإنّ أصالة التطابق تقتض أن يون ذلك المظهر الدلال ف عالم الإثبات كاشفاً عن تلك الخصوصية

:محل البحث هو كالتال عالم الثبوت. وتطبيق هذا القانون ف بعينها ف

ثبوتاً: فإنّ النفسية والغيرية كلتيهما خصوصيتان وجوديتان زائدتان عل طبيعة الوجوب. وإثباتاً: فإنّ الغيرية تُعرف بـ«ذكر القيد
ذكر ذلك القيد» ف ف النفسية بـ«عدموتُعر ،(الشرطية كنحو: «للغير»، أو التعليل بالآلية، أو القرائن الإرشادية الدالة عل) «الربط
مقام البيان. وعل ضوء أصالة التطابق، فإذا ست خطاب الشارع ف مقام البيان عن ذكر القيد المفيد للغيرية، فإنّ هذا السوت

يتناسب مع «عدم التقييد»، فيدل عل أنّ المراد ف عالم الثبوت أيضاً هو «عدم أخذِ قيدِ الغيرية»؛ وبذلك، تتعين النفسية.

وضوابط جريان هذا القانون ه: 1- إحراز مقام البيان وجريان مقدمات الحمة؛ إذ بدون ذلك، لا تون لـ«السوت» كاشفيةٌ
عرفية. 2- تمامية التقابل بين المظهرين الدلاليين ف عالم الإثبات: فإما «ذكر القيد الربط» (وهو قرينة الغيرية)، وإما «عدم
ذكره» (وهو قرينة النفسية). 3- فقدان القرينة عل الخلاف (لفظيةً كانت أو مقامية)، وعدم وجود قدرٍ متيقَّن يوجب التقييد.

مقام البيان مع عدم وجود قرينة عل وت فتثبت الغيرية. وبالس ،ذلك هو: بذكر القيد الربط المترتب عل والأثر العمل
الخلاف، تُحرز النفسية بملاك التطابق. وهذا التقريب، ف حقيقته، ليس إلا صياغةً منهجيةً ومنظَّمةً لمبدأ «الإطلاق المعيِن

للنفسية»؛ غاية الأمر أنه يرتز ف بيانه عل قاعدة التطابق، لا عل مجرد نف القيد. وف الوقت نفسه، لا بد من مراعاة التنبيهات
المتقدمة: فالنفسية ثبوتاً عنوانٌ وجودي، وإنما يون السوت الإثبات كاشفاً عنها حيثما تحققت شروط مقام البيان وتامل

«التقابل بين المظهرين الدلاليين». وإلا، بقيت الحاجة إل قرينة إيجابية قائمة.

وف ذيل بيانه لـ«أصالة التطابق بين الثبوت والإثبات»، يضيف الشهيد الصدر (قدس سره) نتةً محورية، وه: أنّه من هذا القبيل
بالذات ما يقال من أنّ السوت ف مقام الإثبات يتناسب مع خصوصية الإطلاق اللحاظ؛ أي أنّه يقتض ف مقام الثبوت لحاظَ

عدم القيد. والمراد من ذلك هو أنّه إذا دار الأمر ف مقام الثبوت بين خصوصيتين مميِزتين (كالنفسية والغيرية)، وكان لل منهما
ون مطابقاً لـ«عدم أخذ القيد» فمة — يمقام البيان — مع تحقّق مقدمات الح وت الشارع فيناسبه، فإنّ س إثبات مظهر

مقام الثبوت وكاشفاً عنه.

وعل مبنانا، فإنّ هذا التقريب إنما يصح ف إطار «الإطلاق اللحاظ» فحسب؛ وذلك لأننا لا نرتض «الإطلاق الذات»، ونرى أنّ
حقيقة الإطلاق قوامها لحاظ المتلم ف مقام البيان. وعليه، ثبوتاً: فإنّ النفسية والغيرية كلتيهما خصوصيتان وجوديتان زائدتان

عل طبيعة الوجوب. وإثباتاً: فإذا كان المتلم ف مقام البيان، وكان إمان التقييد العرف مفروضاً، ولم تن ثمة قرينة متصلة أو
منفصلة عل الخلاف، فإنّ «السوت» يتناسب مع «الإطلاق اللحاظ» ويدل عل عدم أخذ القيد. وبمقتض «أصالة التطابق»،



محل البحث ه ون نتيجته العرفية فعالم الثبوت، وت ون كاشفاً عن قيد «لنفسه» فعالم الإثبات ي فإنّ «عدم التقييد» هذا ف
النفسية.

ومع ذلك كلّه، نرى لزوماً للتنبيه عل أمرين:

النفسية حيثما استقامت قاعدة التطابق وانتفت القرينة الإيجابية عل القيد»، وإنما يؤول إل نف» إل شف ناظر1- إنّ هذا ال
الغيرية. وإلا، فإنّ مجرد السوت لا يف لإثبات العنوان الوجودي «لنفسه»، ويفتقر حينئذٍ إل قرينة متممة (لفظيةً كانت أو

مقامية، أو من قبيل الانصراف وبناء العقلاء).

2- إنّ وظيفة «أصالة التطابق»، بوصفها آليةً منهجيةً للربط بين «السوت الإثبات» و«عدم القيد الثبوت»، إنما تتحقق بشروط
مقدمات الحمة نفسها. فلو اختل أحد أركانها (كمقام البيان، أو إمان التقييد، أو عدم القرينة)، سقط التطابق عن الحجية أيضاً.
فالمتحصل هو أنّ تقرير الشهيد الصدر، ف أفق نف القيد وعل مبن «الإطلاق اللحاظ» — لا «الإطلاق الذات» — يقدّم إطاراً

منقَّحاً للشف عن النفسية؛ وذلك شريطة تمامية أركان مقام البيان، وفقدان القرينة عل الخلاف.

تقرير الإمام الخمين م العقلاء فالمسلك السادس: إثبات النفسية من طريق ح

بعد أن اتضح أنّ النفسية لا يمن استفادتها مباشرةً لا من إطلاق الهيئة ولا من إطلاق المادة — بما هو إطلاق —، ينفتح المسلك
السادس المرتز عل تقرير الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) ف «مناهج الأصول».[6] فبناء عل مبناه (قده) ف تحليل

«الموضوع دُّ عند العقلاء «تمامعللصيغة ليس إلا «البعث والتحريك». إلا أنّ هذا البعث نفسه ي صيغة الأمر، فإنّ المدلول الوضع
لـ«حم العقلاء بوجوبِ الإطاعة». ومن هذا المسلك بالذات، يؤسس الإمام (قده) لدلالة الأمر عل الوجوب ف مقام الإثبات: فالأمر
بذاته لا يفيد الوجوب، ولنه، لونه متضمناً للبعث المولوي، فإنّ العقلاء يرون لزوم إطاعته، والشارع بدوره لم يردع عن هذا البناء

العقلائ. ويشير المرحوم الإمام (قده) إل هذا المبن بقوله:

وبعثه بأي كون الوجوب نفسياً تعيينياً عينياً أو مقابلاتها، فالظاهر لزوم الحمل عليها دون المقابلات؛ لأنّ أمر المول إذا شكّ ف
دال كان ‐ بلفظ أو إشارة أو غيرهما ‐ تمام الموضوع عند العقلاء لوجوب الطاعة، ومعه يقطع عذر الملّف ‐ كما مر ف باب

دوران الأمر بين الوجوب والاستحباب[7] ‐ فإنّ الهيئة وإن لم توضع إلمجرد البعث والإغراء، وما ذكر ومقابلاتها خارجة عن
لّف إلة عليه، فإذا عدل المء يصير حجموضوع لوجوب الطاعة، فإذا تعلّق أمر بش د صدور الأمر عن المولن مجرمدلولها، ل
غيره باحتمال التخييرية، أو تركه مع إتيان الغير باحتمال الفائية، أو تركه مع سقوط الوجوب عن غيره باحتمال الغيرية، لا يون

معذوراً لدى العقلاء، لا لدلالة الهيئة وضعاً عل شء منها؛ ولهذا لو أشار المول بإتيان شء يجب عقلا إتيانه، والأعذار المتقدّمة
ليست موجهة، مع أنّه لا وضع للإشارة.[8]

:نحو الأصل الأول هذا الأساس، تثبت الخصوصيات الثلاث محل البحث عل وعل

1- النفسية: فإنّ وجوب الإطاعة إنما يتعلّق بـ«نفس الأمر الصادر»؛ أي أنّ التليف متوجِه إل «هذا المأمور به بما أنّه مأمور به»،
لا من جهة تبعيته لوجوب تليفٍ آخر. وعليه، فما لم تقم قرينة عل الآلية والارتباط الغيري، يون منشأ الإلزام هو الأمر نفسه،

ويون الوجوب «لنفسه». وعند قيام القرينة المفيدة للآلية، يخصص هذا البناء العقلائ نفسه لصالح الغيرية.

م العقلاء بلزوم الامتثال إنما يستهدف المتعلَّق الخاص للمأمور به؛ فالقول بالبدلية بين الأطراف يفتقر إل2- التعيينية: فإنّ ح
مؤونة زائدة وبيانٍ مستقل. وعليه، فالأصل هو التعيين، إلا أن ترد أداة «أو» أو قرائن واضحة عل التخيير.



3- العينية: فإنّ الخطاب المولوي، بحسب بناء العقلاء، متوجِه إل كل ملَّف بعينه، لا عل نحوٍ يف فيه امتثال البعض. فالقول
بالفائية يفتقر إل تصريح أو قرينة مقامية معتبرة.

والثمرة المترتبة عل هذا التقرير ه أننا، من دون أن نعتمد عل المجرى كثير المناقشة لإطلاق الهيئة أو المادة، ننتقل من «مقام
البعث» إل «حم العقلاء بلزوم الإطاعة»، ونستظهر بذلك الأصل الأول القائم عل النفسية والتعيين والعينية. وحيثما قامت

القرائن اللفظية أو المقامية المعتبرة عل الغيرية أو التخييرية أو الفائية، فإنّ هذا البناء العقلائ نفسه يخصص بمقدار دلالة تلك
القرائن.

ولا بد من التنبيه عل نتتين:

1- إنّ هذا المسلك ليس لفظياً محضاً؛ إذ إنّ أساسه هو «بناء العقلاء عل لزوم إطاعة المول» وإمضاء الشارع له. وعليه، فإنّ
حجيته منوطةٌ بإحراز مولوية الآمر وكونه ف مقام البيان المولوي.

2- إنّ ما يثبت بهذا الطريق إنما هو «أصل النفسية والتعيين والعينية» ف مقام الإثبات؛ فورود أي قيدٍ معارض (كالتصريح
بالشرطية، أو البدلية، أو كفاية فعل البعض) يرفع ذلك الظهور العقلائ ويعيِن العنوان المقابل. وبهذا، يقدّم تقرير الإمام (قده)
الوقت نفسه منفتح التمسك بالإطلاقات محل النزاع، وهو ف ن النتائج المطلوبة من دون الحاجة إلاً عملياً وناجعاً يؤممسل

تماماً عل القرائن المخالفة. ونذكر بأنّ هذا المسلك يرتز عل أنّ أصل دلالة الأمر عل الوجوب هو الآخر يستفاد من طريق حم
العقلاء.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

------------------------
[1]‐ ‏ضیاء الدین عراق، نهایة الأفار (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417)، ج 1، 229.

[2]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 200-199.
[3]‐ ‏محمد باقر الصدر، بحوث ف علم الأصول‏، با محمود هاشم شاهرودی (قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب

اهل بيت عليهم السلام‏، 1417)، ج 2، 112.
[4]‐ هذا راجع بحسب الحقيقة إل التقريب الثالث و ان الواجب غير مقيد بأنه موصل إل امر آخر و من دون ملاحظة هذا الفرق

لا يبق فرق بينهما ف مقام الإثبات بلحاظ ما يرجع إل ما هو مدلول الأمر مادة و هيئة و اما حيثيات الأمر و الغرض منه فهو
خارج عن المدلول اللفظ لدليل الأمر. نعم يمن تطوير هذا الوجه بشل يون به فنيا و حاصله: ان الوجوب الغيري اما ان يون

عل أساس المقدمية و التوقف التوين أو عل أساس التقييد الشرع و كل منهما خلاف الظاهر الأول للأمر بشء اما الأول
فلأن ظاهر امر المول بشء ان محركيته تأسيسية لا تأكيدية أي ظاهر ف ان المول يتصدى بامره هذا إل تحصيله بحيث لولاه

لما كان يحصل و الأمر الغيري عل تقدير إنشاء المول له لا يون تأسيسا لأنه لا تون فيه داعوية و محركية و اما الثان فلأنه لو
أريد من الأمر بالقيد الإرشاد إل القيدية فهذا من الواضح انه خلاف الظاهر و لو أريد انه إنشاء لإيجابه الغيري الاشف عن القيدية
ف الرتبة السابقة حيث انه ف طول التقييد يون المقيد متوقفا توينا عل إيجاد قيده فإرادة مثل هذا الأمر الغيري إضافة إل ما

ذكرناه يرد عليه: انه ف طول ملاحظة ذلك التقييد ف الرتبة السابقة فنفس سوت الخطاب عن التقييد قرينة عرفية عل عدم
إرادته و لهذا تحمل الأوامر بالقيود و الشرائط الشرعية عل الإرشاد لا الإنشاء.

[5]‐ نفس المصدر، 113.
أنّ كتاب «مناهج الأصول» قد صيغ بصبغة مهمة، وه تةن صميم التقرير، نرى من اللازم التنبيه عل [6]‐ وقبل الخوض ف
تعليمية صريحة؛ فأسلوبه البيان يختلف اختلافاً منهجياً عن سائر الآثار التحقيقية الأخرى للإمام (قده) — كتاب البيع، وكتاب



الصلاة، والماسب المحرمة، وكتاب الطهارة. فـ«المناهج» هو متن درس، يتميز بهندسة متماسة، وتبويبٍ واضح للأقوال،
وتعزيزٍ للروابط الاستدلالية، بما يخدم غرض التدريس والتعلّم. ولقد أكدنا مراراً عل الطاقات التعليمية الامنة ف هذا المتن؛

ونذكر أننا ف لقاء بحضور المدير المحترم للحوزة العلمية، طالبنا بأن يؤخَذ هذا المتن عل محمل الجد ويوضع ف صلب المنهج
.الدراس

فإنّ «المناهج» يعس بحق «المدرسة الأصولية ف قم» ضمن إطارٍ محم ومتامل، وهو ف الوقت نفسه، يسبر أغوار تراث
يته ف أنه، إل جانب استعراضه وتحليله لآراء أساتذة مدرسة قم — كآية اله «مدرسة النجف» ويقيمه تقييماً نقدياً. وتمن مز

الحائري وآية اله البروجردي — فإنه يعرض وينقد عل نحوٍ متوازن آراء المحققين النائين والعراق، ليخلص ف نهاية المطاف
إل عرض «المختار» مدعماً بالبرهان.

وعل سبيل المقارنة، فمع أنّ مباحث الشهيد الصدر (رضوان اله تعال عليه) تزخر بالابتارات العميقة والمسالك المنهجية
الفريدة، إلا أنّ الإحالة المباشرة إل آراء مدرسة قم فيها قليلة، وتون أغلب النقولات فيها من حلقة النجف العلمية (كتأليفات

س من ذلك، فإنه يقدّم رصداً شاملاالع فاية). أما «المناهج»، فعلال عل وحاشية المحقق الأصفهان المحقق العراق
للمدرستين معاً، وهو من هذه الحيثية يتمتع بمزية خاصة تؤهله ليون ضمن المنهج الدراس الحوزوي.

وعليه، فإنّ «مناهج الأصول»، بحسب نظرنا، هو متن جامع ومعتبر، صيغ بقصد أن يون «متناً دراسياً شاملا»، وإنّ قابليته
لدراسيةٌ أخرى، ول وملزمات نةٌ وجلية. نعم، لقد ۇجِدت حلقاتمراحل السطوح العليا والبحث الخارج بي ون متناً رسمياً فلي
منها مزاياه؛ إلا أنّ الشرط الجوهري ف المتن الدراس الجامع هو أن يجمع آراء المدارس الرئيسة، وأن يتناولها بالنقد والتحليل،

وأن يقدّم ف نهاية المطاف خلاصةً كاشفة ومنهجية؛ وهذا الشرط قد تحقّق ف «المناهج» عل أتم وجه.
[7]‐ تقدّم ف الصفحة ١٩٨-١٩٩.

[8]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1، 223.

-----------------------
المصادر

‐ الصدر، محمد باقر‏. بحوث ف علم الأصول‏. با محمود هاشم شاهرودی. ۷ ج. قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر
مذهب اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.

‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.

‐ عراق، ضیاء الدین‏. نهایة الأفار. ۴ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417.


