
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
الفقه » خارج فقه » صلاة الجمعة »

بتاريخ 29 ربیع الاول 1447

صلاة الجمعة
الجلسة 6 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
الحائري بل الشّیخ مرتضمن ق رياستدامة الاستدلال الح

[1] :سط أبعاد الآیة باستدلالات راقیة قائلاحیث قد ب و التّعیین لوجوبها العین الحائري ة براهین الشّیخ مرتضعمو ن

«و تقريب الاستدلال بها يتم بعونه تعال ف ط أمور:

· منها: أنّ قوله تعال «اذٰا نُودِي» لا يون ملحوظاً بنحو الموضوعية (لأنّه مستحب غالب لأجل تأدیة الصلاة) بضرورة من الشّرع
و العرف (المتشرِعة) فإنّه لا يحتمل أهل اللّسان أن يون المقصود هو وجوب السع (موضوعیاً) عند سماع النّداء، بحيث لو علم

بدخول الوقت و انعقاد صلاة الجمعة لن لم ين نداء ف البين لم ين السع واجباً عل أحد (فالسع لا یتوقّف عل الإیذان و
ذل وفقاً لتصریح المحقّق الخوئ أیضاً حیث قد استَنر وجوب الصلاة و السع إلیها بلا توفّر الشّرائط) كيف (تتوقّف علیه)؟ و

الأذان مستحب، فيمن أن يخرج المسلمون من تحمل هذا التّليف الشّاق الّذي لابدّ من المسير إل محل الأداء من الفرسخين
بترك الأذان، حتّ لا يجب عل أحد أن يصلّ الجمعة، فلابدّ أن يون قوله تعال: «اذٰا نُودِي» كنايةً و حينئذ إما أن:

‐ يون كنايةً عن انعقاد الجمعة، بمعن كونها ف شرف الانعقاد (فإنّ الأذان بلا انعقاد سیعدّ لغواً و لهذا سیوفّر الأذان شرطَ
انعقادها).

‐ أو يون كناية عن دخول الوقت، أي زوال الشّمس عن دائرة نصف النّهار. و لا ريب أنّ الثّان أول لوجوه:

1. أنّ الأذان ملازم لدخول الوقت و لا يون ملازماً لانعقاد الجمعة كما ف عصرنا هذا، فإنّه ينادى للصلاة من يوم الجمعة و لا
ينعقد الجمعة، و كونُ «من» متعلّقاً بالمحذوف ‐أي الصلاة الّت «تُقام» ف الزمان الّذي هو يوم الجمعة‐ خلاف الظّاهر قطعاً،
لأنّ الظّاهر تعلّق الحروف و الظّروف بأصل الفعل (نودي) فيون المعن عل هذا ‐و اله العالم‐: أنّه إذا نودي ف الزمان الّذي
هو (أي من البیانیة) يون يوم الجمعة فاسعوا إل ذكر اله و لن نلاحظ عل استشهاده الأول: أولا: إنّ «من» سیتعلَّق «بنودي»

ر إلنایة الثّانیة ‐أي دخول الوقت‐ ستَفتقالإقامة و توفّر الشّرائط فلا نُقدِّر محذوفاً إذن، و ثانیاً: إنّ ال بحیث قد أشرِب معن
لاة الّتحدِّد الصأن ی ودستغنیةٌ عن المتعلَّق و أنّ ظاهر الآیة یلاة فإنّها مةً عن الصر «من» بیانیالتّقدیر أیضاً، بل الأحری أن نُفس

تُمتَثل ضمن یوم الجمعة لا صلواتِ سائر الأیام.[2]

و لا ريب أنّه لا يون (نودي) ملازماً لانعقاد الجمعة حتّ يون كناية عنه (إذ لا ترابط بین النّداء و الانعقاد بل الأظهر أن تُعدّ کنایة
عن فعلیة الزمان للامتثال) و (أما) كونُه ف زمان النّزول (الآیة) ملازماً للانعقاد ف خصوص مدينة الرسول صلّ اله عليه و آله و

سلّم لا يف للخطاب القرآن العام للأعصار و الدُّهور.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2292
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2071
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2069


2. (الاستشهاد الثّان) الوقت ملحوظ بحسب سياق الآية، فإنّ المستفاد منها أنّها ليست بصدد بيان أنّه يلزم عل المؤمنين أن
و» :من قوله تعال (ة بدایة الوقتموضوعی) كوع الأخير، كما يستفادالر ه عليه و آله و سلّم و لو فال ّصل عة النّبدركوا جمي

تَركوكَ قٰائماً» الدّالِ عل كونه صلّ اله عليه و آله منتظراً لقدومهم (بدایة وقتها) و كانوا يجيئون إل الصلاة لن مقروناً بالتّأخير،
فالظّاهر منها عند العرف أنّه لابدّ عليم السع «أول الوقت» المعلوم بالأذان، و حينئذ إما أن يون قوله تعال: «اذٰا نُودِي» كنايةً

عن «أول الوقت» أو هو و كون الجمعة ف شرف الانعقاد، فالأول متيقَّن حينئذ.

و الحاصل: أنّ مقتض إطلاق «اذٰا نُودِي للصلاة» هو السع إل ذكر اله (مطلقاً:) و لو لم يقطع بانعقاد الجمعة (حتماً) أو يقطع
بعدمه لن (سوف) يتمن من العقد (فیتوجب إعقاده حتّ بأنفسم) و ليس ما ف الخارج ‐من كون النّداء هو خصوص الأذان

الّذي كان لإعلام صلاة الجمعة (فقط) و أنّه كان دليلا عل كونها منعقدة‐ موجِباً لتوجه الخَلل بإطلاق الآية النّازلة للقرون
المتمادية (إل عصرنا الحال أیضاً إذ قد استَوجبت أساس الصلاة سواء انعقدت من قبل الغیر أم لا فیتوجب إعقاده و تَهیأة

مقدّماته) كما ف سائر الآيات الواردة بمناسبة جهات خاصة.

و یعدّ هذا الاستشهاد متیناً و منیعاً فلو لاحظنا منظومةَ سیاق الآیات الثّلاث ‐9 إل11- لاستَظهرنا بأنّها تَتحدَّث عن بدایة وقتها
معلنةً بأنّ النّداء الصلات حین فعلیة وقته سیستوجِبها لا أن نُعلّق السع و وجوب الصلاة عل انعقاد الشّرائط و توفّر المقدّمات

فلا وجوب لها‐ بینما الحق وا و إبأنّه إذا إقیمت فاسع بانعدام وجوبها لدی انعدام شرائطها ‐زعماً من المحقّق الخوئ نُفت ّحت
الحقیق هو حلیف الشّیخ الحائري بأنّ النّداء یتفسر بتوفُّر وقتها ‐لا تَهیأة شرائطها‐.

3. «(الاستشهاد الثّالث) إنّ نفس اشتراط الوجوب بالانعقاد (الصلاة) المستلزم لعدم الوجوب عند عدم الانعقاد ‐الموجِب لترك
فريضة من فرائض اله دائماً‐ (کما استَظهره المحقّق الخوئ) خلاف ارتاز العقلاء، و الارتازُ المذكور لعلّه مانع عن انعقاد

الظّهور للآية (الظّاهرة) ف كون «اذٰا نُودِي» كناية عن انعقاد الجمعة بحيث لم ين للمسلمين تليف بالنّسبة إل الجمعة و كان
تليفهم السع إل الجمعة إذا علموا انعقادها فقط (کّ إنّه یضاد المرتَز العقلائ) و الحاصل: أنّ الأقرب أو الظّاهر كون الشّرطية

وا إله أعلم‐: أنّه إذا زالت الشّمس من يوم الجمعة فاسعون مفادها ‐و الفي (ة وقتها و تأدیتهاو فعلی) كناية عن دخول الوقت
ذكر اله و لو بعقد الصلاة و الخطبة.»

:شیق و الدّقیق حول تشریع الآیة قائلاه الرمل حوارَاست ثم

· «و منها: أنّ الخطابات القرآنية ليست منحصرة و مخصوصة بالموجودين ف زمان الخطاب، كيف؟ و مقتض الخطاب هو
الحضور ف مجلس التّخاطب (أي ف أجواء التّحاۇر) و لم ين الحاضر ف مجلس التّخاطب (خارجاً) إ النّب الأكرم و الرسول

المعظّم صلّ اله عليه و آله و سلّم، و لم ين المؤمنون حاضرين ف مجلس التّخاطب، حتّ يصح معهم الخطاب ‐بمعناه
الحقيق‐ المستلزم لحضور المخاطب (جسمیاً) فليس المقصود بالخطاب تفهيم المؤمنين بنفس المخاطبة (الحضوریة) بل

المقصود تفهيمهم بالواسطة، و حينئذ لا فرق بين الموجودين ف عصر الخطاب و غيرهم، لا سيما مع العلم بأنّ القرآن الريم إنّما
نم و بِه مكنْذِر ُآنذَا الْقُره َلا وحا و» :لقصر الآية بعصر النّزول، كما ينادي بذلك قوله تعال نزل للعصور و الدّهور، فلا معن

بلَغَ»[3]

بل وفق الخطابات القانونیة سیستغن النّاطق عن ملاحظة الملَّفین بآحادهم لأنّه سیؤسس قانوناً شاسعاً بلا ملاحظة نوعیة الأفراد،
و لهذا سینعس الحم تجاه الافّة بلا استثناء، و کذل وفق رؤیة المشهور ستَتفعل قاعدة «الاشتراک بین الحاضرین و

الغائبین».

[4] :لُمعةً أخری قائلا استَذکر الشّیخ الحائري ثم



· «و منها: أنّ مشروعية الجمعة (و امتثالها) و إن كانت سابقةً عل الآية النّازلة ف سورة الجمعة المبحوث عنها ‐كما يشهد بذلك
نفس الآية المتضمنة عل توبيخهم بالاشتغال باللّهو و التّجارة و تركه صلّ اله عليه و آله قائماً‐ لن لم يعلم أنّ وجوبها كان
معلوماً عند المسلمين، فلعلّها كانت نظير صلاة الجماعة عندهم ف سائر الأيام، أو لعل وجوبها كان كفائياً، أو لم ين عينيتُه

معلومةً، فليست المشروعية بنحو الإجمال ‐المردد بين كونه عل نحو التّعيين أو التّخيير، و المردد بين الفائ و العين‐ مانعة
عن الأخذ بالإطلاق (الآیة بین زمن الحضور و الغَیبة) عند الشّكّ ف شرطية بعض الأمور للوجوب.

هذا. مع أنّه لو علم المشروعية الوجوبية التّعيينية العينية (حتّ قبل نزول الآیة و لن) لم ين ذلك مانعاً عن الأخذ بإطلاق الحم،
لأنّ بيان وجوب ما ثبت وجوبه (مسبقاً) عند المسلمين للتّأكيد و «ضرب القانون» (لنستخرج إطلاقَها) كثير جدّاً:

Ø مثل ما ورد ف المحافظة عل الصلوات و الصلاة الوسط[5] و ما ورد ف عدد الفرائض من الأئمة عليهم السلام (فرغم
تأکیدها و لنّها مطلَقة أیضاً)[6]

Ø و مثل آية الوضوء الواردة ف المائدة[7] مع مشروعية الوضوء قبل ذلك مسلَّماً، كما يظهر من بعض الأخبار الواردة ف المسح
عل الخُفَّين ف مقام الرد عل العامة[8] ‐حيث يجوزون المسح عل الخفّين استناداً إل ما يروونه أنّ الرسول صلّ اله عليه و
آله مسح عليهما‐ و الظّاهر أنّه من قبيل التّمسك بالإطلاق إذ تعين المسح عل البشرة ليس إ ظهوراً إطلاقياً (من الآیة المؤکدة)

كما هو المعروف.

Ø و مثل قوله تعال: «اوفُوا بِالْعقُودِ»[9] مع أنّ الوفاء بالعقود و العهود كان أساساً للانتظام (البشري) و كان مشروعيته من
الضروريات (فرغم أنّ لزوم الوفاء قد أصبح حماً إمضائياً تأکیدیاً لا تأسیسياً و لنّا نُعمل الإطلاق علیه) و مع ذلك صار بصدد

البيان (المطلَق) لضرب القانون و لمزيد التّأكيد، أو لجهات أخر.

· و منها: أنّ اشتمال الحم المطلق عل خصوصية من الخصوصيات الدّخيلة ف الوجوب أو الواجب لا يصلح أن يون قرينة
عل عدم كون المتلّم ف مقام البيان بالنّسبة إل ذات الحم (بل إضافة إل إدخال القید فبۇسعه أن یفنّن أصل الحم أیضاً)

كيف؟ و لازم ذلك الإشال ف المثال المعروف أعن «أعتق رقبة مؤمنة» و جعل القيد قرينة عل كونه ف مقام بيان أنّه لابدّ أن
امطْعا تُهفّٰارَسورة المائدة «ف ف له، و كذا قوله تعال الوجوب لا إطلاق نالظّرف الثّابت وجوبه، و ل ون المعتَق مؤمناً في

عشَرة مساكين من اوسط ما تُطْعمونَ اهليم او كسوتُهم»[10] فإنّ اشتمال الآية عل خصوصيات ما، يون واجباً ف مقام كفّارة
اليمين لا يون قرينة و لا صالحة للقرينية عل عدم كون المتلّم ف مقام البيان بالنّسبة إل أصل الواجب (بل قد بین أصل

الواجب أیضاً إضافة إل قیود الفّارة).

Ø و يظهر من ذلك أنّ اشتمال الآية عل وجوب السع إل الجمعة ف ظرف دخول الوقت و عدم التّأخير، لا يون دليلا عل أنّها
ف مقام بيان أنّ الجمعة الواجبة بشرائطها يون وقتها مضيقاً أو أنّه لابدّ من الإتيان بها جماعة.

Ø و يظهر أيضاً أنّ الروايات المشتملة عل الوجوب ‐إذا كان عدد خاص من السبعة أو الخمسة‐ صالحة للدّلالة، و لا وجه لأن
يقال: إنّها ف مقام بيان اشتراط العدد، إذ ليس ذلك إ مثل أن يقال: إنّ آية الفّارة إنّما تون ف مقام بيان عدد المساكين.»

-------------------------
[1] حائری مرتض. صلاة الجمعة (حائری). ص123-124 قم ‐ جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

.الإسلام
[2]و نُعلّق علیه بأنّ کافّة الحروف الجارة تَتطلَّب متعلَّقاً إما متعلَّقاً عاماً نظیر من البیانیة: «خاتم من ذهب» أي یون من ذهب، و

إما متعلَّقاً خاصاً: «خرجت من الدّار».



[3] سورة الأنعام الآیة 19.
[4] حائری، مرتض. ، صلاة الجمعة (حائری)، صفحه: 125-127 جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر

الإسلام
[5] وسائل الشيعة ج ٣ ص ١٤ باب ٥ و ص ١٨ باب ٧ من أبواب أعداد الفرائض.

[6] وسائل الشيعة ج ٣ ص ٣١ باب ١٣ من أبواب أعداد الفرائض.
[7] الآية ٥.

[8] وسائل الشيعة ج ١ ص ٣٢٣ ح ٦ من باب ٣٨ من أبواب الوضوء.
[9] سورة المائدة الآية ١.

[10] سورة المائدة الآية ٨٩.


