
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

بتاريخ 29 ربیع الاول 1447

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 6 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

كان محور البحث يدور حول ما إذا كان يمن استظهار كون التليف نفسياً من إطلاق الهيئة أو من إطلاق المادة. ومع أنّ
المحقق الخراسان والمحقق العراق قد ذهبا إل أنّ إطلاق الصيغة يقتض النفسية، إلا أننا، تبعاً للمحقق النائين وعل ضوء بيان

الوالد المعظم (قده)، نرى أنّ المسلك الأوثق هو التمسك بإطلاق مادة «الصلاة». فف مقام التردد بين نفسية الوضوء وغيريته،
وبما أنّ الغيرية تستلزم أخذ قيد الشرطية الشرع للوضوء بالنسبة إل الصلاة، فإنّه بعد إحراز مقام البيان وجريان مقدمات

الحمة، يستفاد «أصل عدم الاشتراط» من إطلاق مادة الصلاة؛ واللازم العرف لذلك هو نف غيرية الوضوء بالنسبة إل الصلاة،
وإثبات النفسية. وهذا «الأصل» هو أصل لفظ (لا استصحاب)، ومثبتاته العرفية حجة. 

وهذه قاعدة كلية، فف كل تليف — كـ«أكرم زيداً» — ما لم ترد قيود الشرطية عل نحوٍ معتبر، فإنّ إطلاق المادة يفيد عدم
الاشتراط. ويؤيد مبن المحقق الخوئ «كفاية أحد الإطلاقين»؛ فإحراز أحد الإطلاقين (الهيئة أو المادة) كافٍ لإثبات النفسية. وقد

استُعرِضت مسالك أخرى. المسلك الثالث: التمسك بإطلاق مادة نفس الواجب المشوك (كالوضوء) من حيث اتصافها
بالموصلية؛ فإذا كان التقييد بـ«الموصل» من سنخ قيود المتعلَّق، فإنّ إطلاق المادة ينف الغيرية. المسلك الرابع: الفصل بين

مقام الثبوت والإثبات، وهو ما يمهد السبيل لفهم نف القيد ف عالم الإثبات. المسلك الخامس: الارتاز عل «أصالة التطابق بين
الثبوت والإثبات»، الذي يجعل السوت الإثبات مطابقاً لعدم التقييد الثبوت (بناء عل مبن الإطلاق اللحاظ). المسلك السادس:

وهو تقرير الإمام الخمين (قده)، الذي يثبت النفسية والتعيين والعينية من طريق «حم العقلاء بوجوب إطاعة الأمر المولوي»؛ إذ
يعدُّ الأمر تمام الموضوع للزوم الإطاعة، وتون القيود المخالفة ه الت تفتقر إل بيان.

تقرير الإمام الخمين إثبات النفسية من مسلك بناء العقلاء ف

ليف من طريق بناء العقلاء؛ تماماً كما أننا لا نرتضفإننا نستفيد «نفسية» الت ،(عليه ه تعالرضوان ال) الإمام الخمين مبن عل
دلالة صيغة «افعل» عل الوجوب، لا من جهة الوضع ولا من جهة الإطلاق. فبحسب تعبير الإمام (قده)، فإنّ نفس لفظ صيغة الأمر

ليس له دلالةٌ لفظيةٌ عل «الوجوب»؛ بل إنّ الصيغة لا تفيد إلا «البعث والتحريك»، وه بذلك تون موضوعاً لحم العقلاء
بـ«وجوب الطاعة». وبيان ذلك: أنّه مت ما صدر الأمر المولوي (لفظاً كان أو إشارةً)، فإنّ بناء العقلاء يجري عل لزوم امتثاله،

والشارع بدوره لم يردع عن هذه السيرة.

والثمرة المترتبة عل هذا المبن ه أننا لا نحتاج ف إثبات «النفسية» إل إطلاق الهيئة أو المادة؛ وذلك لأنّ حم العقلاء بوجوب
الآلية والارتباط بـ«الغير»، يبق به». وعليه، فما لم تقم قرينة معتبرة عل الإطاعة إنما يتعلّق بـ«هذا المأمور به بما أنّه مأمور

الظهور العقلائ قائماً عل النفسية، وعند ورود القرينة، يخصص بمقدار دلالتها. وعل هذا النسق نفسه، تون «التعيينية» و
«العينية» هما الأصل أيضاً؛ إذ إنّ البدلية وكفاية فعل البعض كلتيهما تفتقران إل مؤونة وبيانٍ زائد، وبدونهما، فإنّ بناء العقلاء

يفهم التليف متعلّقاً بنفس المأمور به المعين وعل عهدة الملَّف نفسه.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


وبهذا، يون محور الاستظهار هو «حم العقلاء بوجوب الإطاعة»؛ فصيغة الأمر ليست دالةً عل الوجوب، بل ه «موضوعٌ»
لذلك الحم. والفارق الجوهري بين هذه المقاربة ومسلك الإطلاقات هو أننا نصل من طريق السيرة العقلائية المحرزة إل «أصالة
النفسية والتعيين والعينية» ف مقام الإثبات، وحيثما قامت قرينة لفظية أو مقامية عل الخلاف، فإنّ تلك القرينة ه الت ترفع ذلك

(قدس سره) — الذي يرى «العقل» هو الحاكم بوجوب الإطاعة — فإنّ مبن المحقق النائين جانب مبن وإل .الظهور العقلائ
الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) يجعل «بناء العقلاء» هو المحور، ويميز بذلك بين «حم العقل» و«بناء العقلاء».

والذي يبدو لنا أنّ هذا التمييز، من حيث منهجة دلالة الأمر ف مقام الإثبات، يفتح آفاقاً واسعة. وعليه، فبناء عل مبن الإمام (قده)،
فإنّ صيغة الأمر — بما ه ه — لا تفيد إلا البعث والتحريك؛ إلا أنّ هذا البعث نفسه يعدُّ عند العقلاء «تمام الموضوع» لوجوب
م العقل بالملازمات العقلية المستقلة، بل هو «السيرة المستقرة عند العقلاء» فهذا، فإنّ منشأ الإلزام ليس هو ح الإطاعة. وعل

إطاعة الأمر المولوي، والت تتسب حجيتها بواسطة إمضاء الشارع لها. ومن هذه الزاوية بالذات، تتضح نفسية التليف أيضاً؛ إذ
إنّ بناء العقلاء قائم عل أنّ كل أمرٍ مولوي يتعلّق بنفس المأمور به عل نحو الإلزام، «سواء وجب شء آخر أم لم يجب»؛ أي أنّه

ليفٍ آخر. وهذا هو بعينه معنلت تبعية حدوث الإلزام أي ون إطاعة ذلك الفعل لازمةً، ولم تُؤخَذ فبمجرد صدور الأمر، ت
قائماً عل الظهور العقلائ الآلية والارتباط بالغير (أي الغيرية)، يبق فما لم تقم قرينة معتبرة عل ،هذا المبن النفسية. وعل

النفسية. وعند ورود القرينة، فإنّ تلك السيرة نفسها تُخصص بمقدار دلالة القرينة.

مبن الإمام ف بناء العقلاء والفارق بينه وبين أصالة الإطلاق

فلو تُوهم أنّ مبن الإمام (قده) ف إثبات النفسية من طريق بناء العقلاء هو بعينه التمسك بـ«أصالة الإطلاق»، لقلنا إنّ هذا يمثّل
خلطاً بين سنخين متغايرين من الأدلة. أولا، من حيث سنخ الدليل: فأصالة الإطلاق، ه دليل لفظ، ومفادها نف القيد ف مدلول
المادة أو الهيئة؛ ومرتزها هو «مقدمات الحمة» و«مقام البيان»، وه لا تجري ف المعان الحرفية (عل مبن الآخوند). وأما

بناء العقلاء (وهو مبن الإمام): فهو دليل لُب قائم عل السيرة. فصيغة الأمر لا تفيد إلا «البعث»، إلا أنّ هذا البعث هو «تمام
الموضوع» لحم العقلاء بوجوب الإطاعة، سواء كان الأمر باللفظ أم بالإشارة. وعليه، فهو متحرر من القيود الفنية للإطلاق

(كاللفظ والهيئة والمعان الحرفية).

ثانياً، من حيث متعلَّق الدلالة: فف أصالة الإطلاق، تون النتيجة ه «رفض القيد»؛ وتتحصل النفسية غالباً بالملازمة العرفية؛
فبما أنّ قيد «للغير» لم يؤخذ، تُستنتَج النفسية. وأما ف مبن الإمام، فإنّ الإلزام ينصب عل نفس المأمور به بما أنّه مأمور به؛
وعليه، فإنّ النفسية والتعيينیة والعينية تتحصل عل نحو الظهور العقلائ الأول، لا بواسطة نف القيد اللفظ. ثالثاً، من حيث

النطاق والشروط المسبقة: فأصالة الإطلاق تفتقر إل إحراز مقام البيان، وقابلية التقييد، وعدم وجود قرينة متصلة أو منفصلة؛
وه تواجه إشالا ف الهيئات (عل مبن "الفاية"). وأما بناء العقلاء، فلا يقتض إلا إحراز مولوية الآمر، وكونه ف مقام البيان

المولوي، وعدم ردع الشارع. وعند ورود قرينة معتبرة عل الغيرية أو التخييرية أو الفائية، فإنّ تلك السيرة نفسها تُخصص.

والنتيجة العملية المترتبة عل ذلك ه: أنّ كلا المسلين، عند فقدان القرينة، يؤولان غالباً إل النتيجة نفسها (وه النفسية
والتعيينیة والعينية). إلا أنّ طريق الوصول مختلف: فأحدهما لفظ وناظر إل «نف القيد»، والآخر عقلائ وناظر إل «لزوم
الإطاعة». وعليه، فإنّ كلام الإمام (قده) لا يرجع إل أصالة الإطلاق؛ بل هو مستفاد من سيرة عقلائية مستقلة تجري حت عند

فقدان اللفظ (كالإشارة). فالمتحصل هو أنّ التعبير القائل: «إذا قال المول افعل ولم يأتِ بقرينة، أثبتنا النفسية بأصالة الإطلاق»،
لجريان السيرة، لا ركن المشهور والآخوند. وأما بحسب نظر الإمام (قده)، فإنّ «عدم القرينة» هو شرطٌ وظرف إنما هو بيانٌ لمبن
فيها. فمبن الإمام (قده) يستنبط النفسية والتعيينية والعينية من حم العقلاء بوجوب الإطاعة، ولا يرفَع اليد عن هذا الأصل إلا بقيام

القرائن المخالفة.

الإطلاق بوصفه ظرفاً ومورداً لحم العقلاء بالنفسية



العقلاء عل موردٍ يبن أي سأل: «ففعندما ي :ون الإطلاق هو مورد بناء العقلاء. وببيانٍ أدقالإمام (قده)، ي مبن عل وعليه، فبناء
نفسية التليف؟»، يون الجواب: حيثما كان كلام المول «بياناً خالياً من القيد»؛ أي حيثما لم يأتِ بقيدٍ ربط (كنحو «للغير»)
وهو ف مقام البيان. فهذا هو موضوع السيرة العقلائية؛ إلا أنّ هذا يغاير ما يصطلح عليه ف مسلك المشهور بـ«التمسك بأصالة
الإطلاق». فمرادنا إذن من أنّ «الإطلاق مورد بناء العقلاء» ليس هو أننا نتمسك بـ«أصالة الإطلاق»؛ بل نقول: إنّ موضوع حم
العقلاء هو الأمر الخال من القيد الربط ف مقام البيان؛ وإنّ مجرد عدم ذكر القيد ف مقام البيان هو الذي يفعل السيرة، لا أننا

نستنتج النفسية بأصل لفظ. وبعبارة أدق، فعندما يسأل: «ف أي موردٍ يبن العقلاء عل نفسية التليف؟» يون الجواب: حيثما
صدر كلام المول عل نحو الإطلاق ولم يأتِ بقيدٍ للغيرية، فإنّ ذلك القدر كافٍ لتفعيل بناء العقلاء. وهذا يختلف اختلافاً ماهوياً عن

التمسك بأصالة الإطلاق — الت تفتقر إل أركانٍ فنية كإحراز مقام البيان، وإمان التقييد، وعدم القرينة اللفظية المتصلة
والمنفصلة.

وعليه، فإننا ف إثبات النفسية، لا نفتقر إل إجراء أصالة الإطلاق ومقدمات الحمة؛ فبمجرد أن يرد اللام مطلقاً ولا يلحظ فيه قيد
الغيرية، فإنّ بناء العقلاء يفيد النفسية. فإذا قامت قرينة معتبرة عل الآلية والارتباط، فإنّ تلك القرينة ه الت تخصص نطاق

السيرة. فالمتحصل هو أنّ الفارق ف المقاربة بين: فف مسلك المشهور، تُستنتَج النفسية من «نف القيد» بواسطة أصالة الإطلاق.
وأما ف مبن الإمام (قده)، فتُستظهر النفسية مباشرةً من «حم العقلاء بلزوم إطاعة الأمر الخال من القيد».

خلاصة البحث: كما تقدم، فف مسلك الإطلاق اللفظ مساران مشهوران: إما أن يقال كما ذهب الآخوند إل أنّ النفسية لا تفتقر
إل قيد. وإما أن تُعدَّ النفسية مقيدةً بـ«قيدٍ عدم» كما ذهب المحقق الأصفهان. وف كلا المسلين، يون التمسك بـ«أصالة

الإطلاق» هو ركن الاستظهار. وأما عل مبن الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)، فإننا لا نعن أساساً بهذا التقسيم إل «قيدٍ
وجودي» و«عدم». بل نقول: إنّ «الإطلاق» ف هذا المقام هو «مورد السيرة العقلائية». فف مسلك الإطلاق اللفظ، تُستنتَج

النفسية من «نف القيد»، ولا محيص حينئذٍ من الخوض ف بحث ما إذا كان قيد النفسية وجودياً أم عدمياً. وأما ف مبن الإمام
(قده)، فإنّ الأمر المولوي هو «بعث»، وهذا «البعث» هو تمام الموضوع لحم العقلاء بوجوب الطاعة. وعليه، فما لم ترد قرينة

عل الارتباط بالغير (أي الغيرية)، فإنّ الإلزام ينصب عل «هذا المأمور به بما أنّه مأمور به»، وتثبت بذلك النفسية والتعيينية
.الأول نحو الظهور العقلائ والعينية جميعاً عل

وهذه المقاربة منسجمةٌ مع ما ذهبنا إليه ف باب تمييز «الوجوب» عن «الندب» أيضاً. فإنّ الإمام (قده) لا يستفيد دلالة الصيغة
عل الوجوب لا من طريق الوضع ولا من طريق الإطلاق، بل من «حم العقلاء بلزوم إطاعة الأمر المولوي»؛ إلا أن ترد قرينة
معتبرة عل الترخيص (أي الندب). فالإطلاق ف هذه المنظومة إنما يؤدي دور «ظرف جريان السيرة» (أي حيث لم يذكر قيد

الغيرية)، لا أن يون بنفسه «أصلا لفظياً مثبِتاً». ويشير (قده) إل هذا المبن بقوله:

و بعد اللتيا و الت: أن ما لا ريب فيه و لا إشال يعتريه هو حم العقلاء كافة بأن الأمر الصادر من المول واجب الإطاعة و ليس
للعبد الاعتذار باحتمال كونه ناشئا من المصلحة الغير الملزمة و الإرادة الغير الحتمية، و لا يون ذلك للدلالة لفظية، أو انصراف،

أو مقدمات حمة.[1]

إلا عل صميم مدلول هيئة «افعل». فالهيئة لا تدل فإنّ «الوجوب» لا يدخل ف ،(عليه ه تعالرضوان ال) الإمام الخمين مبن عل
«البعث والتحريك»، لا عل البعث الوجوب. إلا أنّ هذا البعث نفسه، بمجرد صدوره من المول ومع فقدان قرينة الترخيص، يعدُّ

عند العقلاء «تمام الموضوع» للحم بلزوم الإطاعة. ولهذا، فإنّ العقلاء ف مثل هذه الموارد يحملون الأمر عل الوجوب، من دون
أن يون الوجوب جزءاً من مدلول اللفظ. وهذا المسلك ليس لفظياً محضاً، بل هو لُب، يرتز عل بناء عقلائ لم يردع عنه الشارع.

وضوابط هذا الظهور العقلائ بينة: لا بد أن يون الأمر مولوياً (لا إرشادياً أو امتحانياً)؛ وأن يصدر ممن تون مولويته مفروضة.
فإذا قامت قرينة عل الترخيص أو عل الارتباط الغيري، يرفَع اليد عن ذلك الظهور العقلائ بمقدار دلالة القرينة. وهذا المنطق



المدلول الوضع السيرة العقلائية، لا عل البعث أيضاً؛ إذ إنّ المدار هو عل عل غير لفظ ٍكل دال الإشارة وف يجري ف
لـ«الوجوب».

وعليه، فإنّ الإشال كان كالتال: إذا لم نستفد الوجوب من الإطلاق، فيف يمننا أن نتحدث عن النفسية والغيرية؟ وبعبارة
أخرى: لا بدّ لـ«افعل» أن يثبت الوجوب أولا حت تصل النوبة إل البحث عن كونه نفسياً أو غيرياً. والذي يبدو لنا أنّ الجواب عن

ذلك بين: فإنّ هيئة «افعل» لا تدل إلا عل البعث والتحريك، لا عل الوجوب. فبصدور «افعل»، يتحقق أصل الطلب، لننا لا
نستفيد الوجوب منه بالدلالة اللفظية. بل إنّ إثبات الوجوب إنما هو من مسلك بناء العقلاء، وذلك بأنّ هذا البعث نفسه يعدُّ عند

العقلاء «تمام الموضوع» للحم بلزوم الإطاعة. فف العلاقة بين المول والعبد، إذا قال المول: «افعل»، فإنّ العقلاء يقولون إنّ
العبد لا عذر له ف الترك، ولا بدّ له من الامتثال. فالوجوب إذن مستفاد من السيرة العقلائية، لا من مدلول اللفظ. وهذا الحم

العقلائ بلزوم الإطاعة هو بعينه الذي ينتج النفسية أيضاً؛ إذ إنّ العقلاء ف مقام امتثال الأمر، يرون الملَّف موظَّفاً بأداء «نفس
المأمور به بما أنّه مأمور به»، بغض النظر عما إذا كان ذلك الفعل مقدِّمةً لواجبٍ آخر أم لا. وببيان آخر، فإنّ العقلاء يقولون: «لا

يلزمك أن تنظر فيما إذا كان هذا الفعل آلةً لغيره؛ فبمجرد أن امرت به، وجب امتثاله لنفسه»؛ وهذا هو بعينه معن النفسية.

التقسيم العقلائ للواجب إل نفس وغيري وارتباطه بمنهج الإمام

والذي يبدو لنا أنّ تقسيم «الواجب» إل «نفس» و«غيري» هو تقسيم عقلائ، لا تأسيس شرع. والمراد بذلك هو أنّ العقلاء —
ف تحليلهم لنسبة التليف إل الأفعال — ينتزعون حيثيتين اثنتين: فإما أن يون الإلزام قد تعلّق بنفس الفعل (لنفسه)، وإما أن
يون قد تعلّق به بواسطة الارتباط والآلية بفعل آخر (لغيره). والشارع بدوره، ف مقام جعل الأحام، إنما يستعمل هذه الصياغة

العقلائية نفسها ويحمل كلامه عليها؛ فليست ثمة حقيقة شرعية ف البين حت تفتقر إل اصطلاح تأسيس جديد. وعليه، فإنّ العقلاء
يفهمون ويستعملون مفهوم «النفس» و«الغيري» من جهة، والشريعة تتلم عل وفق هذه السيرة من جهة أخرى. وهذه النتيجة

تنسجم تماماً مع المنهج الذي يتبناه الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه). فعل هذا المبن، حيثما أمر الشارع، فإنّ العقلاء
الت آخر أم لا. وهذه النظرة ه جانبه واجب به موضوعاً لوجوب الإطاعة؛ سواء ۇجِد إل يرون نفس المأمور به بما أنّه مأمور

تؤمن معن النفسية ف مقام الإثبات، وه منسجمةٌ مع المنشأ العقلائ للتقسيم.

مناقشة مبن الإمام: إعادة قراءة دلالة الأمر عل الوجوب بناء عل نظرية الإنشاءات للمحقق الحائري

واستمالا لتقرير مبن الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)، نضيف هذه النتة، وه أننا قد أوردنا سابقاً، ف مقام البحث عن
دلالة صيغة «افعل» عل الوجوب، مناقشةً عل كلامه (قده). ويرتز مبن هذه المناقشة عل تحليلنا لـ«الإنشاءات»، الذي

ارتضيناه تبعاً للمحقق الحائري. فقد ذهب المشهور ف الفرق بين «الخبر» و«الإنشاء» إل التال: فالخبر حاية — سواء كانت
عن الماض أم الحال أم المستقبل. والإنشاء إيجاد لا حاية فيه. ومن هنا، يشتَرط قصد الإنشاء ف عقد الناح، فبمجرد القول:

«أنحت»، يوجد عنوان الزوجية «إيجاداً». وهذا التقرير المشهور هو المبن الرائج ف كثيرٍ من الأبواب.

وأما بناء عل المبن الذي ارتضيناه، فإنّ تحليل الإنشاء أدق من مجرد التقابل بين «الحاية» و«الإيجاد»: فالإنشاء هو إبرازٌ
للاعتبار المولوي، وحايةٌ عن تحقّق الجعل الاعتباري ف نفس الأمر؛ وهذا الجعل له مراتب وحيثيات (منها البعث الإلزام والبعث

عرف صيغة الأمر ليس مجرد تحريكٍ خالٍ من الجهة، بل ينعقد له ظهور ف هذا الأساس، فإنّ البعث الإنشائ وعل .(الترخيص
ون ملحوظاً فن أن يأنّ «الوجوب» يم ذلك ه الترخيص. والنتيجة المترتبة عل إنشاء الإلزام»، إلا أن ترد قرينة عل» ف

سيرة الانتقال إل ون بالضرورة مفتقراً إلصميم إنشاء الأمر (بوصفه مرتبةً من مراتب الجعل الاعتباري المولوي)، لا أن ي
عقلائية مستقلة.

بناء العقلاء عل» البعث المحض» وإرجاع الوجوب إل» إنّ حصر مدلول الهيئة ف :الإمام (قده) ه وعليه، فإنّ مناقشتنا لمبن



لزوم الإطاعة» لا يتم. بل يمن القول، استناداً إل نظرية الإنشاءات للمحقق الحائري، إنّ صيغة الأمر ف مقام الجعل المولوي
ينعقد لها ظهور ف «البعث الإلزام»، ويستظهر أصل الوجوب من نفس الإنشاء — تماماً كما يصرف عنه إل الندب بالقرينة

فما لم تقم قرينة عل :مدار هذا الظهور الإنشائ والغيري ينتظم هو الآخر عل هذا التحليل، فإنّ بحث النفس عل المعتبرة. وبناء
الآلية (أي الارتباط بالغير)، يحمل الأمر عل «لنفسه». وقد بينا ف «كتاب البيع» أيضاً أنه حت عل مبان المشهور، لا يشتَرط

قصد الإنشاء؛ تماماً كما أنّه ف الخبر، لا يشتَرط قصد الإخبار لتحقق الخبر وصدقه. فحينما تقول: «جاء زيد»، فإنّ هذه الجملة
خبريةٌ بطبعها؛ سواء التفت تفصيلا إل «قصد الإخبار» أم لم تلتفت. والأمر كذلك ف قولك: «بِعت» الذي هو إنشاء؛ سواء

.«حتقولك: «أن استحضرت قصد الإنشاء بعنوانه أم لم تستحضره. وكذلك الحال ف

فمبنانا هو أنّ الأثر الإنشائ يتحقق بواسطة الاستعمال الجدّي للفظ عند العرف، لا بواسطة «قصد الإنشاء» بوصفه قيداً زائداً.
وببيان آخر: فإنّ المشروط هو «قصد الاستعمال الجدّي العرف» ف مقام إفهام ذلك المدلول الإنشائ نفسه (مع ضميمة الاختيار

والرضا وسائر الشروط العامة للصحة)، لا استحضار حيثية قصدية مستقلة باسم «قصد الإنشاء». فما أنّ الخبر يتحقق بقصد
الاستعمال الجدّي للجملة الخبرية، كذلك يتحقق الإنشاء بقصد الاستعمال الجدّي للصيغة الإنشائية. فإنّ «إيجاد الاعتبار» ف

المنظومة العرفية إنما هو من شأن لسان الموضوع نفسه، لا من شأن القصد الذهن الزائد عليه.

ومن هنا، فإننا نجد ف مقام العمل أيضاً أنّ كثيراً من العقود الرائجة لا تون مقترنةً بالالتفات التفصيل إل عنوان «قصد
الإنشاء»، ومع ذلك فإنّ العرف والمحاكم، عند فرض وجود قصد الاستعمال الجدّي وسائر الشروط، ترتّب الآثار عليها.

والإشالات الت تُطرح أحياناً إنما ه ناشئةٌ غالباً من الخلط بين «عدم الالتفات التفصيل إل قصد الإنشاء» وبين «فقدان قصد
الاستعمال الجدّي». وإلا، فمت ما ۇجِد القصد الجدّي ف الاستعمال مع الرضا والاختيار، فإنّ البناء العرف قائم عل ترتّب الأثر،

ولا يرى ثمة حاجةٌ إل قصدٍ زائد.

فالمتحصل هو أنّ القياس بين الخبر والإنشاء تام من هذه الجهة: فما أنّ الخبر لا يفتقر إل «قصد الإخبار» بوصفه شرطاً
مستقلا، كذلك الإنشاء لا يفتقر إل «قصد الإنشاء» بوصفه قيداً زائداً. فالمناط هو قصد الاستعمال الجدّي للفظ مع توفر الشروط

العامة للصحة. وعل هذا المبن، فإنّ دلالة الصيغ الإنشائية عل إيجاد الآثار الاعتبارية إنما ترتز عل الوضع والسيرة العرفية، لا
عل استحضار قصدٍ خاص ف ذهن المتلم.

إعادة النظر ف نسبة الخبر إل الإنشاء: كلاهما حاية

والذي يبدو لنا أنّ التمييز المشهور بين «الخبر» و«الإنشاء»، القائم عل أنّ «الخبر حاية» و«الإنشاء إيجاد»، هو تمييز مخدوش.
فبناء عل التحقيق الدقيق للمحقق الحائري، فإنّ كلا سنخ اللام «حاية»؛ إلا أنّ الحاية ليست من سنخ واحد. فف الخبر،
تون الحاية عن واقع خارج (أو مفروضٍ خارجاً). وأما ف الإنشاء، فتون الحاية عن واقع نفسان/اعتباري قائم ف نفس
ايةٌ وإبرازٌ لحقيقةالماء»، فإنّ هذا ليس مجرد «بعث» أو «مفهوم الطلب»، بل هو ح نومن هنا، فحينما نقول: «إسق .المنش
نفسانية، وه الإرادة الحتمية للمنش المتعلّقة بتحقق السق. وببيان آخر: فإنّ الإنشاء ليس «إيجاداً» للشء ف الخارج، بل هو

«إبرازٌ» لإرادة واعتبارٍ مولوي قائم ف نفس المنش، وإنما يظهر ويتجلّ باللفظ.

والنتائج المترتبة عل هذا المبن ه: إنّ المناط ف كلا السنخين هو «قصد الاستعمال الجدّي» وإبراز تلك الحقيقة المحية، لا
إحراز عنوان «قصد الإنشاء» بوصفه قيداً زائداً. فما أنّ صدق الخبر لا يتوقف عل «قصد الإخبار» بعنوانه المستقل، كذلك ترتّب

الأثر الإنشائ يتحقق بقصد الاستعمال الجدّي وإبراز الإرادة أو الاعتبار. وعل هذا المبن، فإنّ صيغة «افعل» ه حايةٌ وإبرازٌ
لـ«الإرادة الإلزامية» للآمر؛ والطلب إنما هو مفاد ثانوي لهذا الإبراز، لا أنّه هو الحقيقة المقصودة بالذات. وعليه، فإنّ صيغة

«افعل» قد ۇضعت للحاية عن «الإرادة اللزومية» القائمة ف نفس المتلم؛ أي أنّ الآمر، مت ما قامت ف نفسه إرادةٌ حتميةٌ



لتحقق فعل ما، عبر عنها بـ«افعل». فمفاد الصيغة إذن ليس هو «البعث المحض»، ولا هو «مفهوم الطلب» عل نحو الإبهام، بل
هو الحاية عن الإرادة الملزمة.

والنتيجة المترتبة عل هذا المبن ه أنّه ف مقام إثبات لزوم الامتثال، وكذلك ف مقام تعيين نفسية التليف، لا يبق موضوعٌ
للتوسل ببناء العقلاء. إذ سواء ۇجِد العقلاء أم لم يوجدوا، فإنّ الدلالة «وضعية»، والصيغة بنفسها كاشفةٌ عن الإرادة الحتمية. نعم،
لو كان الآمر لا يريد إلا الترغيب غير الإلزام، لان عليه أن يعدل عن هذا الظهور الوضع بقرينة (كسياق الترخيص، أو القرائن

الدالة عل الندب، أو تغيير القالب البيان). وعل هذا القياس، فلو كانت الغيرية ه المقصودة، لان أخذ القيد الربط أو نصب
القرينة المفيدة للآلية لازماً. وإلا، فإنّ أصل الظهور يبق قائماً عل «تعلّق الإرادة اللزومية بنفس الفعل» (أي لنفسه).

لبناء العقلاء عل اية عن الإرادة اللزومية، لا أنها مجرد منشأدلالةٌ وضعية ناشئةٌ عن الح الإلزام ه وبهذا، فإنّ دلالة الصيغة عل
وجوب الطاعة. والنفسية تُفهم عل هذا المدار نفسه: فبما أنّ الحاية عن الإرادة اللزومية تتعلّق بـ«نفس الفعل»، فما لم تقم قرينة

ص هذا الظهور الوضعلنفسه». فموارد الندب أو الغيرية إنما تخص» ن الحمل علالغير، يتعي آلية الفعل بالنسبة إل عل
بالاستناد إل القرائن الصارفة؛ فبدون قرينة، لا تثبت الندبية ولا الآلية. وعل هذا المبن، فلا حاجة إل مقدمات الحمة ومجاري

الإطلاق اللفظ ف أصل إثبات الوجوب والنفسية. وحيثما قامت قرينة معتبرة عل الترخيص أو الآلية، رفع اليد عن الظهور
الوضع لـ«افعل». وعند فقدانها، فإنّ «افعل» بنفسه يح عن الإرادة اللزومية المتعلّقة بنفس الفعل.

حيثما اتفق العقلاء بما هم عقلاء عل ون له أثرعقلائية. فإنّ بناء العقلاء إنما ي أو سيرة ل توافقفالوجوب إذن ليس هو محص
مسلكٍ اجتماع؛ وأما ف ما نحن فيه — حت لو لم ين ثمة عقلاء ف البين — فالحم واحد؛ تماماً كما أنّ فطرة التوجه إل اله

لا تفتقر إل إرجاع إل قول العقلاء. ولو رجعنا إل نشأة الوضع اللغوي، فإننا لا نقول إنّ العقلاء قد اجتمعوا وقرروا أن تُحمل
صيغة «افعل» عل الوجوب. بل إنّ العرب، كما وضع أدوات التمن والترج كـ«ليت» و«لعل» للحاية عن الحالات النفسانية،

فإنه قد وضع صيغة «افعل» للحاية عن الإرادة الحتمية. وعليه، فما لم ترد قرينة عل الاستحباب، وحت لو لم تتشل كثرة
استعمال من البداية، فإنّ ذلك التعين ف الوجوب كافٍ. لا بمعن أنّ الصيغة «تُوجِد الوجوب» لونها إنشاء، بل بمعن أنها تفيد

الإلزام لونها «حاكيةً عن الإرادة اللزومية».

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------------------
[1]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1، 256.

------------------------------
المصادر

‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين(ره)، 1415.


