
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
« (التعبدی و التوصل) اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الالفاظ

بتاريخ 30 ربیع الاول 1447

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 7 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

عل ضوء تقرير الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)، فإنّ إثبات نفسية التليف إنما يتم من مسلك بناء العقلاء، لا بالتمسك
البعث والتحريك»، وليس لها دلالة لفظية عل» لا تدل إلا عل مدلولها الوضع فإنّ صيغة «افعل» ف .بأصالة الإطلاق اللفظ

الوجوب. إلا أنّ هذا البعث نفسه يعدُّ عند العقلاء «تمام الموضوع» للحم بلزوم الإطاعة، والشارع بدوره لم يردع عن هذه السيرة.
وعل هذا الأساس، لا يفتقَر ف إثبات النفسية إل إطلاق الهيئة أو المادة؛ إذ إنّ الحم العقلائ بوجوب الطاعة إنما يتعلّق بـ«نفس
المأمور به بما أنّه مأمور به». وعليه، فما لم تقم قرينة معتبرة عل الآلية والارتباط بالغير (أي الغيرية)، يبق الظهور العقلائ قائماً

عل النفسية، وعل هذا القياس عل التعيينية والعينية أيضاً؛ إذ إنّ البدلية وكفاية فعل البعض تفتقران إل مؤونة زائدة وبيانٍ
مستقل. وهذه المقاربة تختلف اختلافاً ماهوياً عن مسلك الإطلاقات. فأصالة الإطلاق ه دليل لفظ يثبت «نف القيد» ف مدلول
اللفظ بالاستناد إل الأركان الفنية لمقدمات الحمة (كإحراز مقام البيان، وإمان التقييد، وعدم القرينة)، وتتحصل النفسية غالباً

بالملازمة العرفية.
وأما ف مبن الإمام (قده)، فإنّ «الإطلاق» لا يعدو كونه «ظرفاً ومورداً» لجريان السيرة: فحيثما صدر اللام المولوي خالياً من

القيد الربط، تفعلت سيرة العقلاء عل وجوب الإطاعة عل نحو النفسية؛ فعدم القرينة هو شرطٌ لتفعيل السيرة، لا ركن ف أصالة
الإطلاق. كما أنّ الإمام (قده) يميز بين «حم العقل» (عل مسلك المحقق النائين) و«بناء العقلاء»؛ فمنشأ الإلزام ليس هو

الملازمة العقلية المستقلة، بل السيرة العقلائية المستقرة والممضاة. ومن هنا، فإنه «سواء وجب شء آخر أم لا»، تون إطاعة
نفس المأمور به لازمة، وهذا هو بعينه معن النفسية ف مقام الإثبات. فالثمرة العملية ه: أنّه عند فقدان القرينة المخالفة، يجري

الأصل العقلائ عل النفسية والتعيينية والعينية. وعند ورود قرينة معتبرة (دالة عل الندب أو الغيرية أو التخييرية أو الفائية)، فإنّ
ذلك الظهور نفسه يخصص بمقدار دلالة القرينة، ويرفَع اليد عنه.

دور حم العقلاء ف إثبات نفسية الوجوب و صلته بإطلاق صيغة الأمر

عل مبن الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)، فإنّ نفسية الوجوب لا تُستفاد لا من طريق الدلالة الوضعية لصيغة «افعل» ولا
من طريق دلالتها الإطلاقية. فالصيغة لا تدل إلا عل «البعث والتحريك»، إلا أنّ هذا البعث هو موضوعٌ لحم العقلاء بوجوب
آخر أم لم يجب»، وهذا هو بعينه معن لف امتثاله، «سواء وجب فعلالم ما صدر الأمر المولوي، وجب عل الإطاعة: فمت

النفسية ف مقام الإثبات. إلا أنّ نقد الشهيد مصطف الخمين (قدس سره) عل هذا التقرير ينصب عل أنّ «نفس الأمر» بمجرده لا
يمثّل تمام السبب وتمام الموضوع للحم العقلائ. فما لم يدخل إطلاق الأمر ف الحساب، فإنّ العقلاء لا يحرِزون تمامية الحجة،

ولا يمنهم الحم بالنفسية أو العينية أو التعيينية. وبحسب تعبيره (قده):

فما ترى ف «الدرر» و تبعه الوالد ‐ مد ظله ‐: من أن الأمر سبب تمامية الحجة من قبل المول عل العبد، فلا يصغ إل الأعذار
،شف بها المراد الجدي للمولتورث تمامية الحجة، وي والاحتمالات النافية للنفسية والعينية والتعيينية، غير وجيه جدا، بل ه

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2284
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


[1].تعيين عين واجب نفس ذائطبق هذه الإطلاقات: بأن الأمر ال وإلا فلا يصح الإفتاء عل

.شف عن المراد الجدّي للمولم الحجة وتتتم الت فإنّ هذه «الإطلاقات» (أي عدم ذكر القيد المفيد للغيرية وما شاكله) ه
فمحصل النزاع إذن هو ف تحديد «موضوع الحم العقلائ»: فبناء عل مبن الإمام (قده)، فإنّ «صدور الأمر» بنفسه هو موضوع

السيرة، وهو كافٍ لإثبات النفسية، ولا دور للإطلاق ف أصل الثبوت. وأما بناء عل مبن الشهيد مصطف الخمين (قده)، فإنّ
الموضوع مركب من «الأمر والإطلاق البيان»؛ وبدون ضميمة الإطلاق، لا تنعقد تمامية الحجة، ولا تُحرز النفسية بشؤونها من

العينية والتعيينية.

كلام الإمام الخمين المحقق الحائري وتأييده ف إثبات النفسية: مبن الاستغناء عن الإطلاق ف

مقام إثبات نفسية الوجوب، لا نعن فإننا ف — (عليه ه تعالرضوان ال)ره الإمام الخمينضوء المختار عندنا ‐ وكما قر عل
أساساً باللفظ وبمدلول صيغة الأمر، وضعياً كان أم إطلاقياً؛ فالمحور هو الحم العقلائ بلزوم الإطاعة. وببيانٍ أدق، فإنّ نفس

صدور الأمر أو الإرادة المولوية هو «تمام الموضوع» لحم العقلاء بوجوب الامتثال، ومن هذه الجهة فلا حاجة إل التمسك
بأصالة إطلاق صيغة «افعل». فمت ما صدر الأمر المولوي، فإنّ العقلاء يقولون إنّ نفس المأمور به بما أنّه مأمور به يجب امتثاله،

سواء وجد تليف آخر أم لم يوجد و«سواء وجب فعل آخر أم لم يجب»؛ وهذا هو بعينه معن النفسية ف مقام الإثبات.

وهذه الصياغة يمن تتبعها ف كلام المحقق الحائري أيضاً؛ حيث يحتمل ف «درر الفوائد» أن يون حمل الإرادة عل «الوجوب
النفس التعيين» — ف فرض فقدان الدليل عل الخلاف — ليس مرتزاً عل استقرار ظهورٍ لفظ، بل مرجعه هو أنّ «الإرادة»

عند العقلاء حجةٌ عل ذلك المعن بعينه؛ نظير حجية الأوامر الظاهرية بالنسبة إل الواقعيات عل تقدير التطابق. حيث يقول (قده):

و يحتمل ان يون حمل الإرادة عل الوجوب التعيين النفس عند عدم الدليل عل الخلاف من باب كونها حجة عل ذلك عند
تقدير التطابق، من دون ان يستقر الظهور اللفظ الواقعيات عل العقلاء لو كان الواقع كذلك، نظير حجية الاوامر الظاهرية عل

فيما ذكرنا؛ فافهم.[2]

وبناء عل هذا المبن، فإنّ «الإطلاق» لا يؤدي دوراً مثبِتاً مستقلا، بل هو ف أحسن أحواله يمثّل «ظرف خلو الخطاب من القرينة
المخالفة». فحجية النفسية إنما تُنتزع من نفس «الأمر المولوي» والسيرة العقلائية الممضاة القائمة عل لزوم الإطاعة. وحيثما
قامت قرينة معتبرة عل الغيرية أو التخييرية أو الفائية، فإنّ تلك القرينة ه الت تخصص ذلك الظهور العقلائ بمقدار دلالتها.

م العقلائالإطلاق غير المصطلح والح

بمقتض هذا البيان، فإنّ جذور دعوى الإمام الخمين(رضوان اله تعال عليه) يمن تتبعها بوضوح ف كلام المحقق الحائري:
فف مقام إثبات النفسية، يمن أن تُعدَّ «نفس الإرادة أو الأمر المولوي» حجةً عقلائيةً وتمام الموضوع، من دون أن نُقحم إطلاق

صيغة الأمر (بالمعن الفن المبتن عل مقدمات الحمة) ف البحث. وإنّ تصريحه (قده) بعبارة: «من دون أن يستقر الظهور
اللفظ» يشف عن أنّ المبن عقلائ لا لفظ، وهو يقف عل طرف النقيض تماماً من التقريرات الت ترتز عل الظهور

والإطلاق الاصطلاح. والنتة الاشفة ف بيان المحقق الحائري ه أنّ حت من تمسك بـ«الإطلاق» ف هذا المقام، لم ين مراده
هو الإطلاق المصطلح المشروط بأركان الحمة؛ بل هو «عدم ذكرِ القيدِ المخالف» أو «عدم التقييد» فحسب. ومن هنا، يمن أن
تُحمل دعوى الآخوند القائلة بأنّ «الإطلاق يقتض النفسية» عل هذا المعن من «عدم التقييد» أيضاً، لا عل الإطلاق الفن بمعناه

الأخص.

والمثال عل ذلك بين: فف قولنا: «أكرم كل رجل عالم»، يون عنوان «رجل» مقيداً بـ«عالم». وأما ف قولنا: «أكرم كل رجل»



— وبقطع النظر عن إقامة أركان الحمة — فإنّ الشمول الإثبات لتمام الأفراد يفهم بواسطة أداة «كل» مع فقدان القيد المخالف.
إل حقيقته ناظر مقام إثبات النفسية، إنما هو ف صطلح عليه أحياناً بـ«إطلاق صيغة الأمر» فهذا القياس، فإنّ ما ي وعل

«البيان الخال من القيد» وفقدان ذكر «للغير». وبهذا، يون الأمر قابلا للجمع تماماً مع المبن العقلائ للإمام (قده) وتقرير
المحقق الحائري: فالإطلاق ليس هو الدليل المستقل عل الإثبات، بل هو «ظرف عدم التقييد» الذي يفعل الحم العقلائ بلزوم

.الوجوب النفس الإطاعة، وبالتال

امتناع إثبات النفسية من طريق الإطلاق ونقد فرة القدر الجامع ف المعان الحرفية

عل ضوء المختار عندنا، ووفقاً لتقرير الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)، فإنّ نفس صدور الأمر المولوي كافٍ عند العقلاء
لإثبات النفسية، ولا حاجة إل التمسك بإطلاق صيغة الأمر. ولن يبق السؤال: لو تمسنا بالإطلاق، فماذا تون محصلته؟ قد

يقال: إنّ أصالة الإطلاق تقتض «لا فرق بين النفسية والغيرية»؛ وعليه، فلا بد من تحصيل قدرٍ جامع بين النفس والغيري، ويون
الإطلاق حاملا لذلك المعن الجامع. وهذا المسلك غير تام من جهتين: أولا: إنّه خلاف المقصود؛ إذ إنّ المدَّع إنما هو ف صدد

إثبات «النفسية»، لا إثبات معن أعم من النفس والغيري تون نتيجته مجرد «المعن الجامع»، لا «تعيين أحدهما».

المعان ن فغير مم الغيري أمر واستعمالها ف النفس معقول» بين استعمال الهيئة ف ثانياً، وهو الأهم: إنّ فرض «قدرٍ جامع
الحرفية للهيئات، الت ه من سنخ الربط والنسبة. فإنّ لهيئة الأمر معن حرفياً، ولا يمن تصویر جامع واحد بين نحوين متغايرين
من الانتساب (وهما «لنفسه» و«لغيره»)، حت يتفّل الإطلاق بحمل ذلك الجامع. وعليه، فإنّ التمسك بإطلاق الهيئة ف مقام إثبات

النفسية لا يبلغ الغرض من جهة، وهو يرتز عل أمرٍ غير معقول (وهو تحصيل الجامع ف المعان الحرفية) من جهة أخرى. ومن
هنا، فإنّ المسلك الصحيح هو الحم العقلائ بلزوم إطاعة الأمر المولوي، الذي يؤسس للنفسية — بالأصل — ولا يعدَل عنه إلا

بقرينة معتبرة. ويشير الإمام الخمين (قده) إل هذا المبن بقوله:

وأما قضية مقدّمات الحمة ‐ مع إطلاق الأمر ‐ ذلك، فمحل إشال ومنع؛ لأنّ مقدّمات الحمة لا يمن أن تنتج هاهنا؛ لأنّه إما
أن يراد أن تنتج مطلق البعث الجامع بين النفس والغيري ... وهذا، فمع كونه خلاف المقصود ممتنع؛ لعدم إمان الجامع بين

المعان الحرفية كما سبق بيانه ، هذا، مضافاً إل القطع بعدم إرادة الجامع ف المقام.[3]

والاحتمال الآخر هو أن تُستفاد النفسية مباشرةً من الإطلاق؛ وهذا أيضاً غير تام، إذ إنّ كلا من النفسية والغيرية قيدٌ وجودي،
هذا التحليل، فإنّ باب الاستناد إل عل منهما. وبناء ٍفّل بإثبات أيزائدة. فمجرد عدم ذكر القيد لا يت مؤونة وكلاهما يفتقر إل

«الإطلاق الاصطلاح» المبتن عل مقدمات الحمة يون مسدوداً ف هذا المقام. وفوق ذلك، فبحسب تقرير آية اله الحائري،
فإنّ مراد كثيرٍ من القائلين بالتمسك بـ«الإطلاق» ف ما نحن فيه، ليس هو الإطلاق الفن المتوقف عل إحراز «مقام البيان»
الإطار الفن ل هو أنّه فو«عدم ما يصلح للقرينية» وما شاكله؛ بل المقصود هو مجرد «عدم التقييد بالخلاف». فالمتحص

للإطلاق، لا ينفتح مسلكٌ لإثبات النفسية. وإن ورد ذكر الإطلاق ف كلمات الأعلام، فإنما هو ناظر إل عدم التقييد، وهذا بدوره
يون قابلا للجمع مع المبن العقلائ لإثبات النفسية — القائم عل أساس حم العقلاء بلزوم إطاعة الأمر الخال من قرينة

الخلاف.

العقلائ م المبنإثبات النفسية: عدم التقييد بالغيرية ومتم المراد من الإطلاق ف

وبهذا، فحيثما ورد ذكر الإطلاق ف تعابير من قبيل: «الإطلاق يقتض النفسية»، وجب أن يفهم بمعن «عدم التقييد»، لا الإطلاق
المصطلح المتوقف عل شروطه الفنية. إذ إنّ الإطلاق الفن يقتض أربعة أركانٍ عل الأقل: إحراز قدرٍ جامع بين الأفراد، وإحراز

مقام البيان، وعدم إقامة قرينة عل أحد الأفراد، وفقدان ما يصلح للقرينية. ومن البين أنّ الركن الأول نفسه (وهو تحصيل القدر
الجامع) ممتنع ف المعان الحرفية للهيئات. وعل هذا المبن، فإنّ الاتاء ف مقام إثبات نفسية وجوب الأمر إنما هو عل الحم



العقلائ بلزوم إطاعة نفس صدور الأمر. أي أنّ بناء العقلاء قائم عل أنّ الأمر المولوي بنفسه يوجب إلزام الامتثال، ويعدُّ الوجوب
بمقتضاه نفسياً — إلا أن تأت قرينة معتبرة عل الخلاف. وأما ف المقابل، فإنّ التمسك بالإطلاق — سواء كان بقصد إثبات

الجامع الأعم من النفس والغيري، أم لإثبات خصوص النفسية — يفتقر إل النجاعة المطلوبة: فالأول خلاف المقصود. والثان لا
يتحصل بمجرد عدم ذكر القيد، لافتقاره إل قيدٍ وجودي ومؤونة زائدة. وعليه، فإنّ المسلك الموجه هو الحم العقلائ، وإن ورد

ذكر «الإطلاق»، فإنما هو بمثابة تقريرٍ لعدم التقييد وظرفٍ لتفعيل تلك السيرة، لا أنّه دليل مثبِت مستقل.

بل إنّ تعبير «الإطلاق» ف هذا المقام هو تعبير مسامح ف جوهره، وإنّ النزاعات الفنية حول الإطلاق الذات واللحاظ لا تُطرح
هنا أساساً. فمحصل الأمر هو أنّ الإطلاق بهذا المعن المخفَّف إنما يؤدي دور «المنبِه» و«المتمم» للمبن العقلائ: فموضوع

حم العقلاء هو الأمر المولوي الخال من القيد الربط، وإنّ مجرد عدم ذكر هذا القيد هو ظرف لتفعيل السيرة العقلائية القائمة
عل لزوم الإطاعة والنظرة النفسية؛ لا أنّ «الإطلاق الفن» نفسه هو المتفّل بإثبات النفسية. وبهذا، فحيثما لم تقم قرينة معتبرة
عل الغيرية، فإنّ تلك «اللاقيدية الإثباتية» تف لتفعيل بناء العقلاء وإفادة النفسية. وعند ورود القرينة، يرفَع اليد عن هذا الظهور

العقلائ بمقدار دلالتها.

وتمن أهمية هذا التبيين ف أنّه لو حمل «الإطلاق» ف محل البحث عل معناه الاصطلاح المبتن عل مقدمات الحمة، لان
الإشالان اللذان أثارهما الإمام الخمين(رضوان اله تعال عليه) جاريين:

الأول: وهو مسلك التمسك بالقدر الجامع القائل بأنّ «أصالة الإطلاق تفيد عدم الفرق بين النفسية والغيرية». وهذا المسلك غير تام؛
للإرادة والحمل المستقل» حت قابل عقَل وجود «قدرٍ جامعالربطية، لا ي المعان الحرفية، وف إذ إنّ هيئة الأمر من سنخ المعان

يتفّل الإطلاق بحمله. الثان: وهو مسلك إثبات خصوص النفسية مباشرةً من الإطلاق. وهذا أيضاً غير تام؛ إذ إنّ كلا من النفسية
والغيرية قيدٌ وجودي، وكلاهما يفتقر إل مؤونة زائدة. فمجرد عدم ذكر القيد لا يتفّل بإثبات أيٍ منهما.

فالمتحصل من البحث، وبناء عل تحقيق المحقق الحائري، هو أنّ المراد بـ«الإطلاق» ف مقام إثبات النفسية ليس هو الإطلاق
الفن المتوقف عل أركان مقدمات الحمة؛ بل المقصود هو مجرد «عدم التقييد بالغيرية» ف البيان المولوي. وهذه «اللاقيدية
الإثباتية»، بناء عل السيرة العقلائية، كافيةٌ لحمل التليف عل النفسية. وعليه، فإننا لا نفتقر إل إحراز «كون المتلم ف مقام
البيان» وسائر أركان أصالة الإطلاق، كما لا مدخلية ف المقام لمباحث من قبيل تعبدية أصالة الحقيقة أو إرجاعها إل أصالة

الظهور أو القرينة. وهذا التبيين، ف حقيقته، يمثّل استمالا وإحاماً لتقرير الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه). فإنّ تصريح
المحقق الحائري بأنّ «الإطلاق» ف ما نحن فيه ليس هو «الإطلاق الاصطلاح»، وأنّ «عدم التقييد بالخلاف» هو مبن الحمل

عل النفسية، يشف عن أنّ دور الإطلاق ف هذا المقام ليس إلا دوراً متمماً للمبن العقلائ، لا أنّه مثبِت مستقل.

المسلك السابع: التبادر بوصفه دليلا عل النفسية؛ تقرير ونقد

يقترح المحقق الرشت ف «بدائع الأفار» مسلاً آخر لإثبات النفسية، وهو أنّه مت ما صدر أمر من المول، فإنّ المتبادر من هيئة
الأمر هو الوجوب النفس التعيين العين؛ ومن هذا التبادر نفسه يمن الاستدلال عل النفسية. حيث يقول (قده):

[التعيين العين أن المتبادر من إطلاق الأمر هو الوجوب المطلق النفس لام فال] التنبيه الثالث

لا إشال ف أن المتبادر من إطلاق الأمر هو الوجوب المطلق النفس العين التعيين إذ قد حققنا سابقا أن المطلق إذا كان له
فردان و كان فصل أحدهما نقيض فصل الآخر و لا يون القدر الجامع بينهما قابلا لإرادة المتلم إياه استفيد من إطلاقه كون

لّم و كان إرادة أحد الفردين يحتاج إلون مراد المتعن القيد فإن القدر المشترك لو كان غير قابل لأن ي المراد هو الفرد الخال
بيان القيد و لم يبين يتعين حمله عل الفرد الآخر الخال عن القيد.[4]



والذي يبدو لنا أنّ هذا المسلك غير تام. أولا: فإنّه لو كانت النفسية ه المتبادرة حقاً من «صميم الهيئة»، للزم من ذلك أن يعدَّ
استعمال الهيئة ف الغيرية استعمالا مجازياً. إلا أن يقال إنّ التبادر علامةٌ عل الحقيقة فحسب، وإنّ عدم التبادر ليس بالضرورة

علامةً عل المجاز. وأما بناء عل مبن المشهور — القائل بأنّ التبادر علامة الحقيقة، وأنّ عدم التبادر علامة عدم الحقيقة (وقرين
المجازية) — فإنّ هذا الإشال يبق قائماً، وقد سبق تحليله ف مبحث التبادر.

ثانياً، وهو الأهم: إنّ التبادر الذي يصح أن يون علامةً عل الحقيقة هو التبادر «الحاقّ»؛ أي ذلك الذي ينتزع من صميم اللفظ أو
الهيئة، مستغنياً عن القرائن والملاحظات المقامية. وأما ف ما نحن فيه، فإنّه لا يفهم من «صميم هيئة الأمر» أكثر من البعث
والتحريك (أو البعث الإلزام بناء عل مبان الإلزام). فتحديد نسبة التليف إل الغير — نفسياً كان أم غيرياً — هو من سنخ

القيود الربطية الخارجة عن صميم الهيئة. وعليه، فإنّ الاستناد إل «التبادر غير الحاقّ» (الناش عن قرائن مقامية أو ارتازاتٍ
التبادر — لا يتم ز علل هو أنّ المسلك السابع — المرتالحجية اللازمة لإثبات النفسية. فالمتحص عن اللفظ) يفتقر إل خارجة

لإثبات نفسية الوجوب من نفس هيئة الأمر. فالنفسية إما أن تُحرز بناء عل الحم العقلائ بلزوم إطاعة الأمر الخال من قرينة
الغيرية، وإما بالإطلاقات المعتبرة للمادة أو بتركيب الظهورات والقرائن، لا بمجرد التبادر من الهيئة.

المسلك الثامن: الانصراف إل النفسية؛ تقرير ونقد

المسلك الثامن ف إثبات النفسية هو التمسك بـ«الانصراف»؛ ومفاده أنّه مت ما وردت صيغة «افعل» ووقع التردد ف كونها
نفسية، قيل إنّ ظهورها — بسبب الانصراف — أقرب إل النفسية.

الوجوب النفس فلو ثبت أنّ استعمال «افعل» ف .از النوعثرة الاستعمال والارت؛ إذ إنّ الانصراف فرعٌ لوهذا الوجه غير تام
الواجب الغيري أقل منه ف الأقل، الادعاء بأنّ استعماله ف ن، علن التمسك بالانصراف؛ والحال أنّه لا يمهو الغالب، لأم
تحقق الانصراف غير متوفر إذن، وهذا الطريق يفتقر إل كثيرٍ من الأبواب وفيرة. فمبن بل إنّ الموارد الغيرية ف — النفس

الحجية اللازمة، إلا عل نحو الموارد الخاصة وبقرائن سياقية معينة.

خلاصة البحث

بالإجمال، فقد تم استعراض ثمانية مسالك لإثبات النفسية. ومن بينها، فإنّ المسلك المعتمد هو مسلك المحقق النائين — الذي
ارتضاه المرحوم الوالد (قده) أيضاً[5] — وهو أنّ نفسية الواجب المشوك تُستفاد من «إطلاق المادة»، لا من إطلاق الهيئة.
وببيانٍ أدق: فعندما يتعلّق الأمر المولوي بـ«طبيعة المأمور به» وتُؤخَذ المادة بإطلاقها، فإنّ الظهور ينعقد ف أنّ المطلوب هو

«نفس الطبيعة»، لا الطبيعة بما ه مقدِّمةٌ لغيرها؛ وهذا الظهور هو الذي يؤمن وجه النفسية. وأما ف المقابل، فإنّ المسالك
الأخرى — كإطلاق الهيئة (لوجودية قيد النفسية وفقدان القدر الجامع)، وتبادر النفسية من صميم الهيئة، والانصراف النوع (لعدم

.إحراز كثرة استعمالٍ كافية) — لم تتم

وكذلك التقريرات المرتزة عل الفصل بين الثبوت والإثبات، أو أصالة التطابق، أو الحم العقلائ — سواء بتقرير الإمام (قده)
أم بتقريره المقيد عند الشهيد مصطف الخمین (وهو الأمر مضافاً إليه الإطلاق) — فإنها لا تنهض إلا عند تحقّق قيودها.

فالمتحصل هو أنّ المسلك الأوثق ف مقام الإثبات هو إطلاق المادة ونف الشرطية الغيرية؛ وعند فقدان القرينة المعتبرة، يون
الحمل عل النفسية هو المتوجِه.

مقتض الأصل العمل عند الشك بين النفسية والغيرية

.والأصل العمل ،(لام فيهوقد فرغنا من ال) الشك بين النفسية والغيرية له مقاما بحثٍ: الأصل اللفظ تقدّم القول بأنّ البحث ف



ومع أنّ البحث ف مقتض الأصل العمل قد طُرح عند كثيرٍ من الأعلام ف موضع آخر، إلا أننا، تبعاً للمحقق النائين (قدس
سره)، سنتعرض له ف هذا المقام بالذات.

كلام المحقق النائين

بحسب نظر المحقق النائين (قدس سره)، فإنّ الشك ف النفسية والغيرية ينحل إل ثلاث صور؛ وسنتعرض لهذه الصور الثلاث
بالتفصيل والتحليل.

الصورة الأول: البراءة من اشتراط مادة الصلاة

صورة المسألة ف القسم الأول ه كالتال: إنّ «ذي المقدِّمة» (وه الصلاة مثلا) واجب قطعاً، وشرط وجوبه حاصل بالفعل (أي
قطعاً، إلا أننا لا نعلم هل وجوبه نفس هو الآخر واجب (وهو الوضوء مثلا) «غيريته وك فأنّ الزوال قد تحقق). و«الواجب المش
أم غيري. وف هذا الفرض، لا مجال لجريان الأصل العمل ف جانب وجوب الوضوء؛ وذلك لأنّ التليف الفعل المتعلق بالمورد

المشوك منجز ومقطوعٌ به، وإنما يقع التردد ف وصف الحم (نفس/غيري) لا ف أصل اشتغال الذمة.

وببيان آخر: فلا تجري البراءة (إذ لا شك ف أصل التليف)، ولا هو مجرى للاشتغال (إذ إنّ وجوب الفعل يشمل كلا الاحتمالين).
فترك الفعل ف كلا التقديرين يستلزم مخالفةً قطعيةً للإلزام الفعل: فإن كان وجوبه نفسياً، كان تركه تركاً لواجبٍ مستقل. وإن

كان غيرياً، فإنّ تركه ف ظرف فعلية ذي المقدِّمة يوجب عدم امتثال الإلزام المرتبط بذي المقدِّمة. فالمتحصل هو أنّ شنا ف هذه
الصورة الأول لا يترتب عليه «أثر عمل» يصحح جريان الأصل. وأما الثمرات المتصورة (كبقاء الإلزام بالفعل أو سقوطه بعد

سقوط ذي المقدِّمة، أو نحو استحقاق العقاب المستقل عل ترك المقدِّمة) فإنها ترتبط بالصورتين التاليتين.

وأما من جهة مادة الصلاة، فإنّ وجوب «الغير» (أي الصلاة) محرزٌ بالفعل، وشرط وجوبه حاصل (وهو الزوال)، ووجوب
«الغيري المحتمل» (كالوضوء) هو الآخر معلوم ثبوتاً؛ وإنما يقع الشك ف كيفية النسبة: فهل الصلاة مشروطةٌ بالوضوء أم لا؟

متعلَّق الأمر؛ وعليه، فإنّ مجرى الأصل العمل القيود المأخوذة ف ف «الأقل والأكثر الارتباط وهذا الشك هو من سنخ «الشك ف
هو «أصالة البراءة» من القيد الزائد. وبحسب تقريرنا، فإنّ كلا من البراءة الشرعية (رفع ما لا يعلمون) والبراءة العقلية (قبح

العقاب بلا بيان) يحم بعدم اشتراط الصلاة بالوضوء؛ أي أنّ الأصل هو أنّ القيد الإضاف لم يثبت للصلاة الت قد تفعل وجوبها.

فالمتحصل هو أنّ الصلاة، بناء عل أصالة البراءة، لا تون مشروطةً بالوضوء. وعليه، فإذا لم يمن إثبات وجوب الوضوء من
ون وجوب الوضوء «غيرياً بالنسبة إلأن لا ي هذا الباب يقتض ف والبناء العقلائ طريق اشتراط الصلاة، فإنّ اللازم العرف

الصلاة»، وأن يعدَّ بالمآل «نفسياً». وهذا الانتقال هو من سنخ «اللازم العرف»، لا «الأصل المثبِت» المصطلح؛ وهو ما يعبِر عنه
الشيخ (قده) بـ«الواسطة الخفية» الت يربطها العرف بالنتيجة بلا واسطة، ولهذا لا يشملها المنع من مثبتات الأصول العملية. إذن،

فالأصل العمل الجاري ف هذه الصورة هو «البراءة من الاشتراط»، وثمرته ف نسبة وجوب الوضوء ه نف الغيرية وإثبات
النفسية. وذلك مع التنبيه عل أنّ الأصل ناظر إل مادة الصلاة، وأنّ نفسية الوضوء إنما تتحصل بوصفها لازماً عرفياً لنف هذا

القيد، لا بواسطة إثباتٍ مستقل ف نطاق الأصل العمل. ويشير المحقق النائين (قده) إل هذا المبن بقوله:

.ا يقتضيه الأصل العملالبحث عم حينئذ ينبغ و اما الثان

فنقول: الشّك ف الوجوب الغيري له أقسام ثلاثة:

القسم الأول ما إذا علم بوجوب كل من الغير و الغيري من دون ان يون وجوب الغير مشروطا بشرط غير حاصل،



يا أو نفسيا، فف هذا كما إذا علم بعد الزوال بوجوب كل من الوضوء و الصلاة، و شكّ ف وجوب الوضوء من حيث كونه غير
القسم يرجع الشّك إل الشّك ف تقييد الصلاة بالوضوء و انّه شرط لصحتها، حيث عرفت ملازمة الشّكّ ف ذلك للشّك ف تقييد

الصلاة، و ح يرجع الشّك بالنّسبة إل الصلاة إل الشّك بين الأقل و الأكثر الارتباط، و أصالة البراءة تقتض عدم شرطية الوضوء
للصلاة و صحتها بدونه، فمن هذه الجهة تون النّتيجة النّفسية. و اما من جهة تقييد وجوب الوضوء بوجوب الصلاة فلا أثر لها،
يا، نعم ربما يثمر ف وحدة العقاب و تعدّده عند تركه لل من الوضوء و للعلم بوجوب الوضوء عل كل حال نفسيا كان أو غير

الصلاة، و ليس كلامنا الآن ف العقاب.[6]

وعليه، فف مقام الجواب عن السؤال التال: «هل يمن ف هذا الفرض أن نُجري البراءة من جانب «الغيري» (أي الوضوء)
أيضاً، فنقول: إننا نشكّ فيما إذا كان وجوب الوضوء مقيداً بوجوب الصلاة أم لا، فنتمسك بأصالة البراءة من هذا التقييد؟»، فإنّ

م لا فوصف الح كل حال، سواء كان نفسياً أم غيرياً، وإنما يقع التردد ف وذلك لأننا نعلم بوجوب الوضوء عل .الجواب بالنف
أصل الإلزام. وف مثل هذا المورد، لا يترتب عل البراءة أثر؛ إذ إنّ الأثر العمل المشوك (وهو سقوط الإلزام) لا يمن نفيه

بالأصل، والتليف بالوضوء ثابت عل كل تقدير.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

-------------------------
[1]‐ ‏مصطف خمین، تحریرات ف الأصول (قم: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1376)، ج 2، 189-188.

[2]‐ ‏عبدالریم الحائري، درر الفوائد (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418)، ج 1، 75.
[3]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1، 223.

[4]‐ ‏حبیب اله رشت، بدائع الأفار، ۱ ج (قم: مؤسسة آل البیت(علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا)، 276.
[5]‐ ‏محمد فاضل موحدی لنران، اصول فقه شیعه، با محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان (قم: مرکز فقه ائمه

اطهار (ع)، 1381)، ج 3، 429.
[6]‐ ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، با محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)،

ج 1، 223-222.

---------------------
المصادر:

‐ الحائري، عبدالریم‏. درر الفوائد. ۲ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418.
‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.

‐ خمین، مصطف‏. تحریرات ف الأصول. ۸ ج. قم: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1376.
‐ رشت، حبیب اله‏. بدائع الأفار. ۱ ج. قم: مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا.

‐ فاضل موحدی لنران، محمد‏. اصول فقه شیعه. با محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان. ۱۰ ج. قم: مرکز فقه ائمه
اطهار (ع)، 1381.

‐ نائین، محمدحسین‏. فوائد الاصول‏. با محمد عل کاظم خراسان. ۴ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


