
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 05 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 9 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف البحث المتقدم، تم استعراض مقتض الأصل العمل وذلك عند فرض العلم بأصل وجوب الفعل مع التردد ف كونه نفسياً أو
غيرياً؛ أي ف المورد الذي لا يون فيه إطلاق لفظ (تام بمقدمات الحمة) ف البين، فيون المرجع حينئذٍ هو الأصول العملية.

وقد عمد المحقق النائين ف «أجود التقریرات» إل تنقيح صور الشك أولا، ليتضح بذلك نطاق الأثر المترتب عل الأصل.
بدورها إل أيضاً؛ وهذه الصورة تنحل آخر معلوم لفعل نفس وك، وجوبجانب الواجب المش ون، إلأن ي ه فالصورة الأول
فرضين: 1- تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط. 2- وعدم التماثل. والصورة الثانية ه أن لا يعلَم إلا وجوب ذلك الفعل

تقييد الواجب النفس صورة التماثل، يتمحض الشك ف الواقع. فف د نفسه، مع مجرد احتمال وجود واجبٍ آخر فالمرد
بالواجب الآخر، فتجري «أصالة البراءة عن التقييد»، وتون النتيجة ه «نتيجة الإطلاق» والتخيير ف ترتيب الامتثال. 

،ِزية العلم الإجمالمنج تعارض هذه البراءة مع البراءة من نفسية الوضوء وعل ز علالمرت ،ه الخوئال آية الن أنّ إشوقد تبي
مللتقييد يسدّ الباب أمام الأصل الح الناف جانب الوضوء عديمة الأثر، ولأنّ الأصل الموضوع ؛ وذلك لأنّ البراءة فغير تام

المتمثل ف الاحتياط. وأما ف صورة عدم التماثل، فتنشأ ثلاث جهاتٍ للشك: 1- فف الشك ف تقييد الصلاة بالوضوء، تجري
البراءة وتتحصل «نتيجة الإطلاق». 2- وف الشك ف الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت، تجري البراءة وتتحصل «نتيجة

الغيرية» (وه اختصاص فعلية وجوب الوضوء بما بعد الوقت). 3- وف الشك ف وجوب الوضوء بعد الوقت للمتوض قبله،
تجري البراءة وتثبت «نتيجة النفسية». وقد اتضح أنّ مناقشة المحقق الخوئ، القائمة عل منجِزية العلم الإجمال ف التدريجيات،

إما أنها مخدوشةٌ كبروياً، وإما أنها صغروياً، مع الانحلال العرف وحومة الأصول الموضوعية، لا تبق مجالا للاحتياط العام.
ّموضوعاتها المتباينة، يجل ه الدقيق للفروض وجريان البراءة فيمن خلال تف ،ل هو أنّ منهج المحقق النائينفالمتحص

الثمرات العملية للشك بين النفسية والغيرية.

الصورة الأول: تماثل الوجوبين وجريان البراءة من التقييد

الصورة الفنية للمسألة: الفرض هو أنّ أصل وجوب الوضوء معلوم ف الجملة، وأنّ الصلاة ه الأخرى واجب نفس. ومن حيث
النسبة إل شرط معين (كالوقت)، فإنّ التماثل قائم بين الوجوبين: فإما أن يونا مطلقين معاً، وإما أن يونا مقيدين معاً. ويرجع

شنا إل أنّه عل تقدير غيرية وجوب الوضوء، فهل تون الصلاة مقيدةً بالوضوء أم لا؟ يقول صاحب «أجود التقریرات»: إنّه
بأصالة البراءة عن التقييد ف جانب الصلاة، تتحصل «نتيجة الإطلاق»، ويون الملف مخيراً ف ترتيب الامتثال. وأما من جانب
هيئة الأمر بـ«توضأ»، فبما أنّ أصل وجوب الوضوء معلوم، وأنّ الشك إنما هو ف كيفية التليف، فإنّ العلم الإجمال بين النفسية

ون البراءة فجانب وجوب الوضوء عديم الأثر، وت وعليه، فإنّ أصل البراءة ف .موالغيرية يسقط عن التنجيز بالانحلال الح
جانب تقييد الصلاة بالوضوء بلا معارض.[1]

تعليقة آية اله الخوئ: تعارض البراءتين وعدم الانحلال

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


،إجمال أطراف علم الحاشية: إنّ البراءة من تقييد الصلاة والبراءة من نفسية الوضوء واقعتان ف (قده) ف ه الخوئيقول آية ال
فهما متعارضتان. وعليه، فإنهما تتساقطان، وتصل النوبة إل أصالة الاحتياط. والنتيجة العملية المترتبة عل ذلك ه وجوب

الإتيان بالوضوء مقدَّماً عل الصلاة.[2]

مناقشةٌ مبنائيةٌ عل التعليقة

أولا: إنّ البراءة المقابلة ف جانب الوضوء (وه نف النفسية) عديمة الأثر؛ وذلك لأنّ أصل وجوب الوضوء ثابت عل كل تقدير،
ونف النفسية لا يرفع إلزاماً زائداً. والأصل العديم الأثر لا يملك صلاحية المعارضة.

مقام تنقيح التقييد. ومع جريان هذا الأصل، ينتف ف «موضوع أصل» جانب الصلاة ه ثانياً: إنّ أصالة البراءة عن التقييد ف
.مالأصل الح لا تصل النوبة إل ؛ إذ مع وجود الأصل الموضوعالعلم الإجمال عل المبتن مموضوع الاحتياط الح

قطعية ر وقوع مخالفةتصوما نحن فيه، فلا ي أطرافه. وأما ف ِز فرعٌ لقابلية المخالفة العملية فالمنج ثالثاً: إنّ العلم الإجمال
للإلزام المعلوم (وهو وجوب الوضوء ف الجملة)، وبعد نف التقييد، ينهدم طرف الغيرية موضوعاً أيضاً؛ وعليه، فلا وجه لتنجيز

العلم الإجمال للاحتياط.

الثمرة العملية: بناء عل مبن المحقق النائين، يثبت التخيير ف ترتيب الامتثال؛ أي تتحصل «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة.
وبناء عل مبن المحقق الخوئ، يلزم الاحتياط وتقديم الوضوء؛ أي تتحصل «نتيجة الوجوب الغيري» ف مقام العمل.

المحقق النائين لمبن «وتقرير صاحب «المنتق إعادة قراءة نقد المحقق الخوئ

ينبه صاحب «منتق الأصول» ذيل هذا النزاع عل أنّه لا يمن القول ببساطة إنّ «تعارض الأصول بديه» وانته الأمر؛ فيف
يعقَل أن يذهب المحقق النائين إل الانحلال مع فرض التعارض؟ وبحسب تعبيره (قده):

و لا يخف ان هذا المعن الّذي ذكره السيد الخوئ مما يلتفت إليه من له قليل علم فضلا عن مثل المحقق النائين (قدس سره)،
إذن فما هو الوجه ف إجراءه البراءة ف التقيد مع أنه طرف العلم الإجمال؟[3]

:النحو التال عل وجهة نظر المحقق النائين «ر صاحب «المنتقثم يقر

و الإجابة عن هذا السؤال ه: ان المحقق النائين يذهب إل انحلال العلم الإجمال المزبور، و عدم إمان إجراء البراءة ف أحد
الطرفين، فتون البراءة ف الآخر بلا معارض. بيان ذلك: ان وجوب الوضوء معلوم عل كل حال نفسياً كان أو غيرياً فهو لا يون

مجرى البراءة، و وجوب التقيد محتمل، فيون مجرى البراءة، لأن أصل البراءة فيه بلا معارض بعد ان امتنع جريانه ف طرف
الوضوء.[4]

محصل التحليل: إنّ الركن المؤثر للغيرية ف مقام العمل إنما يمر عبر «تقييد الصلاة بالوضوء». فبجريان «أصالة البراءة عن
التقييد» ف جانب الصلاة — وه أصل موضوع نافٍ للشرطية — يسقط الفرع المؤثر للغيرية ف مقام العمل. وعليه، فإنّ العلم

الإجمال بالنفسية أو الغيرية يون منحلا حماً؛ لا بمعن الشف التفصيل عن الواقع، بل بمعن سقوط الطرف ذي الأثر وزوال
كل حال، ونف عل المقابل، فإنّ «البراءة من نفسية الوضوء» عديمة الأثر؛ وذلك لأنّ أصل وجوب الوضوء ثابت التنجيز. وأما ف

النفسية لا يرفع إلزاماً زائداً. والأصل العديم الأثر لا يملك صلاحية المعارضة مع الأصل الموضوع الناف للتقييد؛ وعليه، فإنّ
تعارض البراءتين بالمعن الأخص غير متحقق.



المحقق النائين نقده لمبن تة المحورية فالن :إعادة قراءة نقد المحقق الخوئ

إنّ النتة المحورية ف نقد آية اله الخوئ لمبن المحقق النائين تمن ف «المساوقة» بين الأصلين الجاريين (وهما نف التقييد
ونف النفسية) ف أطراف العلم الإجمال، وما يترتب عل ذلك من تعارضٍ بينهما. إلا أنّ صاحب «المنتق» يبين أنّ هذه المساوقة

للتقييد ف طرف الوضوء عديم الأثر، فهو لا يملك صلاحية المعارضة. وأما الأصل الناف مخدوشة؛ وذلك لأنّ الأصل الجاري ف
جانب الصلاة، فهو حاكم ومنقّح لموضوع الأثر، لونه أصلا موضوعياً.

تبيين مبن «الانحلال الحم»: إنّ الأصل الموضوع، وهو أصالة البراءة عن التقييد، ينقّح موضوع الحم، ومفاده أنّ «الصلاة
غير مقيدة بالوضوء». وبنف هذا التقييد، يزول الجزء الفعال من العلم الإجمال (وهو الغيرية المتقوِمة بالتقييد) ف مقام العمل.
وأما ف المقابل، أي ف جانب أصل البراءة من نفسية الوضوء، فبما أنّ وجوب الوضوء معلوم ف الجملة، فإنّ نف النفسية لا

ذلك ه ينشأ تعارض. فالثمرة المترتبة عل حت عرض الأصل الموضوع عديم الأثر، ولا يقع ف ليفاً زائداً؛ فهو إذن أصليرفع ت
تحصل «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة والتخيير ف ترتيب الامتثال، ويفقد العلم الإجمال شأنية التنجيز لسقوط طرفه

المؤثر.[5]

الخلاصة النهائية: بناء عل تقرير صاحب «المنتق»، فإنّ مبن المحقق النائين ف الصورة الأول يعدُّ مبن متيناً. فأصالة البراءة
عن التقييد ف جانب الصلاة، بوصفها أصلا موضوعياً، تسدُّ مجرى أثر الغيرية، ويتحصل بذلك «الانحلال الحم» للعلم

الإجمال. وأما «البراءة من نفسية الوضوء» فه عديمة الأثر، وتفتقر إل قابلية المعارضة؛ وعليه، فإنّ دعوى تعارض البراءتين
غير تامة. فالثمرة العملية ه ما تقدم بيانه، وه تحصل «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة، وتخيير الملف ف ترتيب الامتثال.

ال السيد الخوئمقدمتان لتمامية إش

يصرح صاحب «المنتق» بأنّ إحام نقد السيد الخوئ منوطٌ بمقدمتين اثنتين:

المقدّمة الأول: هو الالتزام بعدم جريان البراءة ف الوجوب الغيري، باعتبار أنه ليس من المجعولات الشرعية، بل هو من الأمور
اللازمة للوجوب النفس، فهو كالأمور التوينية غير قابل للوضع و لا للرفع، فلا معن لإجراء البراءة الشرعية فيه. فالوجوب القابل

لجريان البراءة هو الوجوب النفس ... و عليه، فتون البراءة من وجوب التقيد معارضة بمثلها، لجريان البراءة من الوجوب
النفس لأنه مشوك ... فجريان البراءة فيه يعارض جريانها ف وجوب التقيد.[6]

وبيان ذلك: أنّه لو لم ين الوجوب الغيري مجعولا شرعياً مستقلا حت تجري فيه البراءة الشرعية، لان المورد الوحيد لجريان
البراءة الشرعية هو «الوجوب النفس» (لونه مجعولا). وحينئذٍ، فإنّ البراءة من النفسية تتعارض مع البراءة من التقييد.

المقدّمة الثانية: قد يقال ... بأن لزوم الوضوء و استحقاق العقاب عل تركه معلوم عل كل حال ... بخلاف التقيد فإنه لا يعلم
تقرير العلم الإجمال ترك الوضوء ... مرجعه إل ل: بأن ترتب العقاب علشون مجرى البراءة العقلية ... و يلزومه ... في

المدع المانع من إجراء البراءة ف طرف التقيد ... فليس ترك التقيد طرفاً لترك الوضوء بلا احتماليه ك يون مجرى البراءة، بل
هو أحد احتمال ترك الوضوء ... و بعبارة أخرى: يعلم إجمالا بثبوت العقاب عل ترك الوضوء أو ترك الصلاة المقيدة به ... و

إجراء البراءة ف كل طرف معارض ... .[7]

وبيان ذلك: أنّ قاعدة «قبح العقاب بلا بيان» ه الأخرى لا مجرى لها؛ وذلك لأنّ «البيان الإجمال» قائم بالنسبة إل أحد الأمرين
(إما ترك الوضوء، وإما ترك الصلاة المقيدة)، فتون البراءة العقلية ف كل طرفٍ معارضةً بالبراءة ف الطرف الآخر.



و الحاصل: ان وجوب التقيد لا يون مجرى للبراءة الشرعية كما هو مقتض المقدمة الأول، و لا مجرى للبراءة العقلية كما هو
مقتض المقدمة الثانية.[8]

تحليل المقدمتين وتقييمهما

ف ما يتصل بالمقدمة الأول: إنّ الوجوب الغيري ليس «حماً مجعولا مستقلا»، بل هو لازم وتابع للوجوب النفس لذي المقدِّمة.
وعليه، فهو لا يقع موضوعاً للوضع والرفع الشرعيين حت يون للبراءة الشرعية معن فيه. فالبراءة الشرعية إنما تجري ف «الحم

المجعول» فحسب، أي ف الوجوب النفس. والثمرة المترتبة عل ذلك ه أنّ «أصل الوجوب» بالنسبة إل الوضوء (عل نحوٍ
ما) معلوم، فلا تجري فيه البراءة. وإنّ ما هو مشوكٌ ومجرى للبراءة ف جانب الوضوء إنما هو «خصوص النفسية»؛ وذلك لأنّ
دُّ من سنخ الجعل النفسعوك، ويالطرف المقابل، فإنّ «وجوب التقييد» هو الآخر مش وك. وفمجعول» ومش مالنفسية «ح
أ» تتعارض مع البراءة من «تقييد مادة الصلاة فجانب هيئة توض المتعلق بالصلاة. وعليه، فإنّ البراءة من «نفسية الوضوء ف

صل». فدعوى «الانحلال» إذن، بناء عل هذا البيان، غير مقبولة؛ إذ إننا أمام براءتين متافئتين، والعلم الإجمال يمنع من
جريانهما معاً.

ف ما يتصل بالمقدمة الثانية: إنّ التقرير التقريب لدعوى المحقق النائين (كما ينقله صاحب «المنتق») هو أنّ «لزوم الوضوء
واستحقاق العقاب عل تركه» معلوم عل كل حال: فإن كان الوضوء واجباً نفسياً، استتبع تركه العقاب. وإن كان واجباً غيرياً،
آل تركه إل ترك الواجب النفس المقيد (وهو الصلاة مع الطهارة)، فاستتبع العقاب من تلك الجهة. وأما ف المقابل، فإنّ «لزوم

التقييد» و«العقاب عل ترك التقييد» فغير معلومين. وعليه، فإنّ «التقييد» يون، عل أقل تقدير، مجرى للبراءة العقلية (وه قبح
.المقدمة الأول عل للبراءة الشرعية بناء ن مجرىالعقاب بلا بيان)؛ وإن لم ي

إشال السيد الروحان: إنّ هذا التحليل يرجع ف حقيقته إل العلم الإجمال الأول نفسه، ولا يحل الإشال. ولماذا؟ لأنم قلتم: إنّه
لو ثبت العقاب عل ترك الوضوء ف فرض الغيرية، فإنّ هذا هو بعينه العقاب عل ترك «الواجب المقيد». وعليه، فإنّ «ترك

:ترك الوضوء». وببيانٍ أجل» قبال «ترك الوضوء»، بل هو أحد المنشأين المحتملين للعقاب عل ف التقييد» ليس طرفاً مستقلا
إننا نعلم إجمالا بأنّه إما أن يون «الوضوء لازماً نفساً»، وإما أن يون «التقييد لازماً». والثمرة العملية ف مقام العقاب ه: إما

أن يون العقاب عل «ترك الوضوء» (إن كان نفسياً). وإما أن يون عل «ترك الصلاة المقيدة» (إن كان غيرياً). فل طرفٍ
منهما يقع موضوعاً لـ«قبح العقاب بلا بيان»، ويون جريان البراءة العقلية ف أحدهما معارضاً بجريانها ف الآخر. وعليه، فلا

البراءة الشرعية جاريةٌ ف «التقييد» (بناء عل المقدمة الأول)، ولا البراءة العقلية (بناء عل هذا التحليل للعلم الإجمال). فمسلك
ترجيح «التقييد» بوصفه مجرى للبراءة يون مسدوداً إذن. فالمتحصل هو أنّ تعارض البراءتين قائم، وتصل النوبة إل الاحتياط

(أي: توضأ وصل بوضوء).

القائمة عل) انت تعليقة السيد الخوئل ،«ره صاحب «المنتقلتا المقدمتين، كما قرالتسليم ب هو أنّه لو تم ل النهائفالمتحص
أصالة الاحتياط وتقديم الوضوء) تامةً.

نقد المقدمة الأول: جريان البراءة الشرعية ف الواجب الغيري ذي الإنشاء المستقل

بعد أن عرض صاحب «منتق الأصول» المقدمتين اللتين يراد بهما إحام نقد السيد الخوئ، فإنه يعتبرهما كلتيهما مخدوشتين.
وف ما يتصل بالمقدمة الأول، يقول (قده):

و لن التحقيق عدم تمامية كلتا المقدمتين، و ما ذكره المحقق النائين من دعوى الانحلال وجيه، و ذلك:



اما المقدمة الأول: فلان أساسها هو عدم قابلية الوجوب الغيري لجريان البراءة فيه. و هذا مسلم ف الجملة لا مطلقا، و ذلك لأن
الوجوب الغيري المستفاد من الوجوب النفس المتعلق بذي المقدمة أمر ذات لازم له غير قابل للوضع و الرفع، و لن قد يلتفت

الآمر إل المقدمات فينش حما خاصا بها، كما لو قال: «ادخل السوق و اشتر اللحم»، فان الأمر بالمقدمة ف مثل الحال أمر
مجعول قابل للجعل و الرفع، فيمن إجراء البراءة فيه مع الشك.

وينو بالجملة: عدم جريان البراءة فيما لا إنشاء له مستقلا من الوجوبات الغيرية مسلم لعدم كونه مجعولا شرعيا، بل هو لازم ت
‐ كما يأت تحقيقه ‐. و اما ما له إنشاء مستقل و جعل خاص، فلا مانع من إجراء البراءة فيه، لأنه حم مجعول قابل للوضع و
الرفع. و ما نحن فيه من هذا القبيل، إذ المفروض تعلق الأمر بالوضوء المردد بين كونه نفسيا أو غيريا، فعل تقدير كونه غيريا

يون من النحو الّذي تجري فيه البراءة. و عليه فوجوب الوضوء ‐ فيما نحن فيه ‐ قابل لجريان البراءة بلا نحويه، لنه لا يون
مجرى البراءة بعد العلم به عل كل حال، فينحل العلم الإجمال و يون أصل البراءة ف طرف التقيد بلا معارض.[9]

وتفصيل النقد هو أنّ الواجب الغيري عل قسمين:

1- الوجوب الغيري الترشّح: وهو مجرد لازمة عقلية للوجوب النفس لذي المقدِّمة؛ فهو لا يقبل الجعل ولا الرفع الشرعيين، فلا
يشمله حديث «رفع ما لا يعلمون».

2- الوجوب الغيري ذو الإنشاء المستقل: وهو أن يتصدى المول بنفسه لإنشاء إلزام مستقل بالمقدِّمة (ولو بداع التوصل إل ذي
المقدِّمة). وهذا الحم المولوي يعدُّ «مجعولا قابلا للوضع والرفع»، فيون مشمولا لحديث الرفع.

وتطبيق ذلك عل ما نحن فيه هو: ف محل النزاع، فإنّ أمر الشارع بالوضوء قد ورد بإنشاء مستقل؛ والشك إنما هو ف داع الجعل
(نفس/غيري)، لا ف أصل المجعولية. وعليه، فلو كانت الغيرية ه المرادة، لانت من سنخ «الغيري ذي الإنشاء»، وتون البراءة
الشرعية جاريةً ف نفيها. والنتيجة الأصولية ه: أنّه بما أنّ أصل وجوب الوضوء معلوم عل كل حال، فإنّ الوضوء نفسه لا يون

للبراءة. وبجريانها، ينحل ون مجرىجانب الصلاة، فبوصفه حيثيةً شرعيةً مستقلة، ي للبراءة. وأما «وجوب التقييد» ف مجرى
ل هو: أنّ كبرى جريان حديث الرفع إنما هطرف الوضوء. والمتحص ف معارِض ماً»، ولا ينعقد أصلح» العلم الإجمال

ناظرةٌ إل الموارد الت يحرز فيها «إنشاء مولوي مستقل». فلو كانت الإرشادية محرزة، لان وجه البحث مختلفاً. ولن ف ما
شرعياً، وإنما يدور الأمر بين النفسية والغيرية ف كونه مجعولا فرض المسألة، فإنّ «الأمر بالوضوء» مفروض عل نحن فيه، وبناء

مقام الجعل. وعل هذا الفرض، فلا مانع من شمول حديث الرفع لـ«الغيرية المجعولة».

والآن، لو جرت البراءة الشرعية ف «الغيرية المجعولة»، فهل يبق التعارض مع البراءة من النفسية قائماً؟ الجواب هو أنّ البراءة
من النفسية عديمة الأثر؛ وذلك لأنّ إلزام الوضوء ثابت ف الجملة، ونف النفسية لا يرفع إلزاماً زائداً. والأصل العديم الأثر لا يعدُّ

معارِضاً. وفوق ذلك، فإنّ البراءة النافية للتقييد ف جانب الصلاة ه أصل موضوع حاكم يرفع مجرى أثر الغيرية.[10] وعليه،
فف «الوجوب الغيري ذي الإنشاء المستقل» — وهو المفروض ف ما نحن فيه — يون الحم المولوي المجعول قابلا لشمول
حديث الرفع. وعليه، فإنّ «أصالة البراءة عن التقييد» تجري ف جانب الصلاة، وتتحصل «نتيجة الإطلاق». ومن الجهة المقابلة،

فإنّ البراءة من نفسية الوضوء عديمة الأثر، فلا ينعقد تعارض. وبهذا، يتقوى مبن المحقق النائين ف «الانحلال الحم» والتخيير
.ال السيد الخوئاللازمة لتمامية إش ترتيب الامتثال، وتنهدم المقدمة الأول ف

نقد المقدمة الثانية؛ الانحلال الحم وجدلية منع البراءة العقلية

إنّ صاحب «منتق الأصول»، بعد أن عرض المقدمة الثانية الت يراد بها إحام إشال آية اله الخوئ، يصرح بأنّ منع البراءة



العقلية ف هذا المقام لا ينف مبنائياً كلام المحقق النائين؛ وذلك لأنّ المحقق النائين ملتزم ف هذا الفرض نفسه بـ«الانحلال
الحم». حيث يقول (قده):

[11].جدل ماً، بل التزم بالانحلال، فالإيراد عليه فعلامثل هذه الصورة ح بأنه لم يلتزم بعدم الانحلال ف فنورد عليها فعلا

بنيته الفعلية ه ف التقييد»، إلا أنّ أطراف العلم الإجمال» ان إرجاع مآل الشك إلالرغم من إم والمراد بذلك هو أنّه عل
«النفس/الغيري»، ولم يؤخَذ «التقييد» ف صميم العلم الإجمال. وعليه، فإنّ «أصالة البراءة عن التقييد» ف جانب الصلاة —
بوصفها أصلا موضوعياً — جاريةٌ. وبجريانها، يسقط الطرف المؤثر ف العلم الإجمال (وهو الغيرية المتقوِمة بالتقييد)، فيسقط

بالنسبة إل عين التقييد، فإنّه يوجد بيانٌ إجمال عن التنجيز. ولأجل ذلك، فإنّ القول بأنّه: «بما أنّ الغيرية ه العلم الإجمال
التقييد أيضاً، فتنتف البراءة العقلية موضوعاً»، هو مصادرةٌ عل المطلوب وقول جدل. إذ عل فرض الانحلال الحم وحومة

الأصل الموضوع، لا يبق «بيانٌ إجمال» بالنسبة إل التقييد قائماً.

الفرق بين تقرير المحقق الخوئ ف «التعليقة» و«المحاضرات» وصلته بمحل النزاع

:«يقول صاحب «المنتق

هذا كله حول ما ذكره ف تعليقته عل: «أجود التقريرات» من تقريب عدم جريان البراءة بتشيل العلم الإجمال بوجوب الوضوء
نفسيا أو وجوب التقيد نفسيا ... و لنه ف تقريرات بحثه قرر العلم الإجمال بنحو آخر ... و هو: انا نعلم إجمالا بوجوب الوضوء

نفسيا، أو وجوبه غيريا ... .[12]

التحليل: ف التعليقة عل «أجود التقریرات»، فإنّ طرف العلم الإجمال هما: «وجوب الوضوء النفس» و«وجوب التقييد
نفسياً». وهذه الصياغة ناظرةٌ مباشرةً إل محل النزاع (وهو لزوم تقييد الصلاة). وأما ف «المحاضرات»، فإنّ طرف العلم

الإجمال هما مجرد كون وجوب الوضوء «نفسياً» أو «غيرياً»؛ من دون تعرضٍ للتقييد. وهذا التقرير «لا يرتبط بما هو محل
اللام»؛ وذلك لأنّ غاية ما يلزم به الملف هو الإتيان بالوضوء، لا الإتيان بالصلاة عل نحو التقييد. إذ بحسب عبارته (قده): «فإن
مقتض العلم المذكور ليس إلا الإتيان بالوضوء، أما الإتيان بالصلاة مقيدةً به فلا». وذلك لأنّ لزوم التقييد ليس من الآثار المستقلة
لـ«الغيرية» حت يجب بمجرد تنجيز العلم الإجمال؛ بل هو من اللوازم غير المنجزة، نظير عدم ترتب نجاسة ملاق ما هو محتمل

.ون طرفاً للعلم الإجمالالنجاسة الذي ي

محاولة تتميم الاستدلال بـ«علمين إجماليين ذوي أطرافٍ ثلاثة» ونقدها

:هو كالتال ال الأخير، اقتُرح تقريرولرفع الإش

فلا بد من تتميم هذا البيان بأن يقال: ان هناك علماً إجمالياً آخر متعلقاً بالوجوب النفس المردد بين الوضوء و التقيد، فلدينا
علمان إجماليان ذو أطراف ثلاثة لاشتراك أحد الطرفين فيهما ... و عليه، فيقال: ان جريان البراءة ف كل من أطراف هذين

العلمين معارض بجريانه ف الطرف الآخر ... .[13]

:«نقد صاحب «المنتق

و أنت خبير: بأن هذا الوجه إنما يجدي ... لو فرض ان لل من خصوصيت النفسية و الغيرية أثراً خاصاً بها غير أصل الإلزام ...
و لن الأمر ليس كذلك، إذ ليس لل منهما أي أثر إلزام. و عليه فليست النفسية و الغيرية موضوعاً لأصل البراءة ... و أما أصل



وجوب الوضوء فهو معلوم غير قابل لإجراء البراءة فيه، فتون البراءة من وجوب التقيد بلا معارض ... .[14]

المتحصل: بما أنّ لـ«النفسية» و«الغيرية» بما هما هما أثراً إلزامياً مستقلا، فإنهما لا يقعان مجرى مستقلا للبراءة حت يشلا
معارِضاً للبراءة من التقييد. ومن جهة أخرى، فإنّ «أصل وجوب الوضوء» معلوم، فلا يون مجرى للبراءة. وعليه، فإنّ البراءة من

التقييد تجري بلا معارض، ويون العلم الإجمال منحلا حماً. النتيجة والثمرة العملية: بناء عل مبن المحقق النائين، تجري
«أصالة البراءة عن التقييد» ف جانب الصلاة، فتتحصل «نتيجة الإطلاق»، ويسقط العلم الإجمال عن التنجيز؛ ويبق الملف

مخيراً ف ترتيب الامتثال. وبناء عل مبن المحقق الخوئ ف التعليقة، فمع فرض تعارض البراءتين وعدم الانحلال، تصل النوبة
إل الاحتياط، ويلزم تقديم الوضوء. إلا أنّ هذا المبن منوطٌ بإنار حومة الأصل الموضوع وإثبات وجود معارِضٍ مؤثر، وهو ما

.غير تام يعتبره السید الروحان

فالمقدمة الثانية إذن، بناء عل تقرير صاحب «المنتق»، غير تامة. فإنّ منع البراءة العقلية المرتز عل «البيان الإجمال الشامل
للتقييد» هو منع جدل؛ إذ إنّه يفترض مسبقاً عدم وقوع الانحلال الحم وعدم جريان الأصل الموضوع. والحال أنّ الصحيح

مبن هو أنّ «أصالة البراءة عن التقييد» جاريةٌ وحاكمةٌ بوصفها أصلا موضوعياً، فتُخرِج الغيريةَ المتقوِمة بالتقييد عن مدار الأثر،
وينحل العلم الإجمال بذلك حماً. والنتيجة ه التخيير العمل للملف ف ترتيب الامتثال.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

----------------------------
[1]‐ ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، با ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 1، 169.

[2]‐ نفس المصدر.
[3]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 2، 222.

[4]‐ نفس المصدر.
[5]‐ المقرِر:

المحقق الخوئ وصلته بمبن مشروط إبطال الانحلال الح
ل يتم إبطال مبن المحقق النائين ف «الانحلال الحم» وينتهض نقد المحقق الخوئ تاماً، لا بد من تحقق واحدٍ أو أكثر من

الأمور التالية:
الشرط الأول: إثبات الأثر المستقل للأصل المقابل ف جانب الوضوء

ن إثبات أنّ «البراءة من نفسية الوضوء» ترفع إلزاماً زائداً (كنحو ما لو كانت النفسية ملازمةً للزوم الإتيان بالوضوء ففلو أم
تسب صلاحية المعارضة مع الأصل النافتقدير الغيرية)، فعندئذٍ، يغدو الأصل المقابل مؤثراً، وي عل ون فيه إلزامظرفٍ لا ي
ون كلظرفين ي دين فجعل إلزامين مرد هذه الصورة بالذات؛ وه حقيقته عل ز فيرت المحقق الخوئ للتقييد. وإنّ مبن

منهما قابلا للامتثال أو المخالفة.
الشرط الثان: تحويل الأصل الناف للتقييد من «موضوع» إل «حم» أو إنار حومته

فلو اعتُبرت «البراءة من التقييد» أصلا حمياً يقع ف عرض «البراءة من النفسية» — لا أصلا موضوعياً ينقّح موضوع الأثر —
لتقوى حينئذٍ التناف بين الأصلين ف أطراف العلم الإجمال، ولانت دعوى التعارض مسموعة.

الشرط الثالث: عدم انحصار أثر الغيرية ف تقييد الصلاة
فلو أمن تصوير ثمرة مستقلة للغيرية — غير تقييد الصلاة — (كالتفاوت ف سعة نطاق العقاب أو ضيقه، أو ف كيفية الامتثال

عل نحوٍ لا يتأثر بتنقيح عدم التقييد)، فإنّ نف التقييد حينئذٍ لا يسقط الطرف المؤثر ف العلم الإجمال عل نحوٍ كامل، ويبق العلم
الإجمال منجِزاً.

للعلم الإجمال الشرط الرابع: إحراز عدم الانحلال العرف



فعل لإلزام ون كلا الطرفين لا يزال محتملاأحد طرفيه (ل عرفاً بمجرد إجراء الأصل ف لا ينحل ن إثبات أنّ العلم الإجمالفلو أم
مع إمان المخالفة)، لما تم الاستناد إل «الانحلال الحم»، ولان المقام مقام تعارض الأصول والاحتياط.

الشرط الخامس: الالتزام بمنجِزية العلم الإجمال ف التدريجيات عل نحوٍ يشمل هذا المورد
مع أنّ هذا الشرط ناظر إل الصورة الثانية، إلا أنّه لو تُوسع ف مبن المحقق الخوئ بحيث يشمل المقام أيضاً، فيعدُّ «العلم

الإجمال المتعلق بأوصاف الإلزام» منجِزاً، لتقوى بذلك مسلك سدّ باب البراءة. وأما ف المقابل، فلو كانت منجِزية التدريجيات
محل منع، أو اعتُبرت موضوعات الأصول متغايرة، لبق باب الانحلال الحم مفتوحاً.

[6]‐ الروحان، نفس المصدر.
[7]‐ نفس المصدر، 223-222.

[8]‐ نفس المصدر، 223.
[9]‐ نفس المصدر، 224-223.

[10]‐ المقرِر: بناء عل مبن المشهور، فإنّ أدلة «الرفع» تجري ف الشوك الوضعية الشرعية (كالجزئية والشرطية)؛ وذلك لأنّ
موضوعها هو «ما لا يعلمون» عل نحو الامتنان، وهو يشمل القيود التشريعية للعبادات. وعل هذا المبن، فإنّ «أصالة البراءة عن

التقييد» ف جانب الصلاة تامة. وبنف التقييد بواسطة الأصل الموضوع، ينتف الطرف المؤثر ف العلم الإجمال (وهو الغيرية
المتقوِمة بالتقييد)؛ وعليه، فإنّ العلم الإجمال ينحل «حماً» ويزول تنجيزه. وأما دعوى بقاء التعارض، فه متفرعةٌ عل إنار

حومة الأصل الموضوع أو إثبات أثرٍ مستقل للبراءة المقابلة، وكلاهما مخدوش.
[11]‐ الروحان، منتق الأصول، ج2، 224.

[12]‐ نفس المصدر.
[13]‐ نفس المصدر، 225.

[14]‐ نفس المصدر.

-------------------------------
المصادر

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐
‐ نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. با ابوالقاسم خوی. ۲ ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.


