
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 06 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 10 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

ف البحث المتقدم، تم تناول الصورة الأول من النزاع ف مقام الأصل العمل عند الشك بين النفسية والغيرية؛ وذلك ف فرض
العلم بوجوب الوضوء ف الجملة، وبون الصلاة واجباً نفسياً، مع قيام التماثل بين الوجوبين من حيث النسبة إل شرط كالوقت.

وقد استنتج المحقق النائين من إجراء أصالة البراءة عن التقييد ف جانب الصلاة «نتيجة الإطلاق» والتخيير ف ترتيب الامتثال.
ون عديمة الأثر، ويسقط العلم الإجمالوأما من جهة الوضوء، فبما أنّ أصل وجوبه معلوم، فإنّ البراءة النافية للنفسية ت

ف ه الخوئللبراءة من التقييد. إلا أنّ آية ال ؛ وعليه، فلا ينعقد معارِض«منحو «الانحلال الح التقیید عن التنجيز عل/بالنفس
تعليقته عل «أجود التقریرات»، قد تمسك بتعارض البراءة من تقييد الصلاة مع البراءة من نفسية الوضوء، واستنتج عدم الانحلال

ولزوم الاحتياط (أي تقديم الوضوء). 
ولإحام هذا النقد، عرض صاحب «منتق الأصول» مقدمتين: 1- عدم جريان البراءة الشرعية ف الوجوب الغيري (لونه فاقداً

للجعل المستقل). 2- عدم جريان البراءة العقلية (لشمول البيان الإجمال للتقييد). ثم اعتبر السيد الروحان كلا المقدمتين
مخدوشاً: 1- فالغيرية إذا ابرزت بإنشاء مستقل، فه حم مولوي مجعول يشمله حديث الرفع. 2- ومنع البراءة العقلية جدل، لأنّ

المحقق النائين ملتزم بالانحلال الحم، ولم يؤخَذ التقييد طرفاً فعلياً ف العلم الإجمال. وقد لوحظ الفرق ف تقرير المحقق
الخوئ: فف التعليقة، كان أحد طرف العلم هو «وجوب التقييد»، وأما ف المحاضرات، فقد اقتصر عل مجرد النفس/الغيري،

وهو ما لا يرتبط بمحل النزاع (التقييد)، ولا ينتج ف نهايته إلا الإلزام بالوضوء، لا الإلزام بالصلاة المقيدة. والخلاصة النهائية ه: أنّ
،المحقق الخوئ مبن عل ه. وأما بناءموج هو مبن مجريان البراءة من التقييد وتحقق الانحلال الح ف المحقق النائين مبن

فمع فرض التعارض، يلزم الاحتياط وتقديم الوضوء.

الصورة الأول وصلته بمحل نزاع التقييد ف تقرير السيد الخوئ الفرق ف

ف الصورة الأول، حيث يفرض تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط، فإنّ المحقق النائين يجري «أصالة البراءة عن
التقييد» ف جانب الصلاة، ويلتزم بـ«الانحلال الحم». وبيان ذلك: أنّه بنف تقييد الصلاة بالوضوء، يسقط فرع الغيرية —

المتقوِم بهذا التقييد — عن مدار الأثر.

عل بناء :تقريرين اثنين للعلم الإجمال أنّ للسيد الخوئ الأصول» عل ه صاحب «منتقينب :تقرير المحقق الخوئ الفرق ف
كلامه ف التعليقة عل «أجود التقریرات»: فإنّ طرف العلم الإجمال هما «وجوب الوضوء نفسياً» ف مقابل «وجوب التقييد».

وهذه الصياغة ناظرةٌ مباشرةً إل نقطة النزاع (وه لزوم تقييد الصلاة)، ولو تمت لانت مانعةً من جريان البراءة من التقييد.
ولن بناء عل كلامه ف «المحاضرات»: فإنّ طرف العلم الإجمال هما مجرد كون وجوب الوضوء «نفسياً» أو «غيرياً»، من

دون أن يؤخَذ عنوان التقييد. وهذا البيان «لا يرتبط بما هو محل اللام»؛ إذ إنّ حاصله — ف نهايته — هو الإلزام بالإتيان
بالوضوء، لا الإلزام بالإتيان بالصلاة عل نحو التقييد. إذ بحسب عبارته (قده): «فإن مقتض العلم المذكور ليس إلا الإتيان

بالوضوء، أما الإتيان بالصلاة مقيدةً به فلا».

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


نقد التمسك بـ«البراءة من الغيرية» لنف التقييد

بيان المحاضرات عل نحو الاستدلال: بما أنّ ف غيرية وجوب الوضوء شاً، فتجري «أصالة البراءة عن الغيرية»؛ فتُنف الغيرية،
وينتف بذلك تقييد الصلاة بالملازمة. وهذا التقرير غير تام؛ وذلك لأنّ عدم التقييد ليس أثراً شرعياً مباشراً لـ«البراءة من الغيرية»،

بل هو من مقارناتها وملازماتها. وإثبات الملازم منوطٌ بإثبات الملزوم، وأصل البراءة لا حجية له بالنسبة إل الملازمات. وهذا
؛ إذ إنّ ثبوت نجاسة الملاقم بنجاسة الملاقمنهما لا يوجب الح ٍنجاسة أحد الإناءين، فإنّ التماس مع أي نا فما لو ش نظير

فرعٌ لإحراز الملزوم (وهو نجاسة الإناء). ويشير صاحب «المنتق» إل هذا المبن بقوله:

هذا كله حول ما ذكره ف تعليقته عل: «أجود التقريرات» من تقريب عدم جريان البراءة بتشيل العلم الإجمال بوجوب الوضوء
نفسيا أو وجوب التقيد نفسيا، فطرفا العلم الإجمال هما وجوب الوضوء النفس و وجوب التقيد النفس. و لنه ف تقريرات بحثه

قرر العلم الإجمال بنحو آخر، و قد أشار إليه ف ذيل تعليقته عل أجود التقريرات، و هو: انا نعلم إجمالا بوجوب الوضوء نفسيا،
. الوجوب النفس الوجوب الغيري معارض بجريانها ف أو وجوبه غيريا، و جريان البراءة ف

و من الواضح ان هذا المقدار من البيان لا يرتبط بما هو محل اللام، من لزوم التقيد و عدمه، فان مورد الشك هو لزوم تقيد
الصلاة بالوضوء و عدمه، و قد عرفت ان المحقق النائين ادع جريان البراءة فيه و لم يرتض السيد الخوئ ذلك، و تقرير
الإشال بما عرفته لا ينفع ف الإلزام بالإتيان بالتقيد، و ذلك لأن مقتض العلم المذكور ليس إلا الإتيان بالوضوء، اما الإتيان

بالصلاة مقيدة به فلا، إذ ليس ذلك من آثار الوجوب الغيري ‐ ك يلزم ترتيبه بمقتض العلم الإجمال ‐، و انما هو من ملازماته و
المفروض أنه غير معلوم ك يعلم بلازمه، فهو نظير عدم ترتب نجاسة الملاق لما هو محتمل النجاسة الّذي يون طرفا للعلم

[1].الإجمال

صياغة «العلمين الإجماليين/الأطراف الثلاثة» ودعوى التعارض

ا نفسياً أو غيرياً». والعلم الإجمالالوضوء إم الأول هو: «وجوب إنّ العلم الإجمال :ال، يقول السيد الروحانام الإشولإح
«ون «وجوب النفسل بذلك ثلاثة أطرافٍ بالإجمال، ويبالوضوء أو بالتقييد». فتتحص قّا متعلإم هو: «الوجوب النفس الثان
مشتركاً بين العلمين. وعندئذٍ يدَّع أنّ «أصالة البراءة عن التقييد» معارضةٌ بـ«أصالة البراءة عن النفسية» ف طرف الوضوء؛

ومع التعارض تتساقط البراءتان وتصل النوبة إل الاحتياط. حيث يقول (قده):

فلا بد من تتميم هذا البيان بان يقال: ان هناك علما إجماليا آخر متعلق بالوجوب النفس المردد بين الوضوء و التقيد، فلدينا
علمان إجماليان ذو أطراف ثلاثة لاشتراك أحد الطرفين فيهما، لأن أحدهما متعلق بوجوب الوضوء المردد بين النفس و الغيري، و

الآخر متعلق بوجوب النفس المردد بين الوضوء و التقيد. فوجوب الوضوء النفس طرف للا العلمين.

الطرف الآخر، فيمتنع جريان البراءة ف كل من أطراف هذين العلمين معارض بجريانه ف و عليه، فيقال: ان جريان البراءة ف
[2].‐ كما ادع ‐ للوضوء. فلا ينحل العلم الإجمال الوجوب النفس طرف التقيد لمعارضته بجريانها ف

حت العناوين الفاقدة للأثر الإلزام لهما؛ فلا تجري البراءة ف إلزام إنّ لـ«النفسية» و«الغيرية» بما هما هما لا أثر ،النقد: أولا
تشل معارِضاً للبراءة من التقييد. ثانياً، إنّ أصل وجوب الوضوء معلوم عل كل حال، فلا يون مجرى للبراءة؛ وعليه، فإنّ
«أصالة البراءة عن التقييد» تبق بلا معارض. ثالثاً، بناء عل مبن المحقق النائين، فإنّ «الانحلال الحم» يتحقق بحومة

الأصل الموضوع (وهو نف التقييد)، فيرفع بذلك الطرف المؤثر ف العلم الإجمال. فالتمسك بـ«البيان الإجمال الشامل للتقييد»
ف هذا الفرض هو تمسكٌ جدل، ومنوطٌ بإنار هذه الحومة.



معيار جريان البراءة ومحل النزاع المؤثر

إنّ ضابطة جريان البراءة ه أن ترفع إلزاماً زائداً. وعناوين من قبيل «النفسية» و«الغيرية» بما هما هما، لا تون محلا لجريان
البراءة، لونها لا توجب إلزاماً مستقلا عل الذمة. والمحل الصحيح للرجوع إل البراءة ف هذا البحث هو «نفس تقييد الصلاة
بالوضوء»؛ وذلك لأنّ نف التقييد يرفع مباشرةً إلزام تقييد الصلاة، وينتج «نتيجة الإطلاق». وعليه، فإنّ التمسك بـ«البراءة من

الغيرية» لإثبات «عدم التقييد» غير ناجع؛ كما أنّ الصورة الت طرحتها «المحاضرات» — والت لم تُدخل التقييد ف الموضوع
أساساً — بعيدةٌ عن محل النزاع. فالمتحصل هو: أنّه بناء عل هذه المبان، لو اريد تصوير تعارض الأصول، لوجب أن يؤخَذ
طرفان كلاهما ذو أثرٍ إلزام، وهما: «البراءة من التقييد» ف قبال «البراءة من النفسية». ومع ذلك، فحت ف هذا الإطار، فإنّ
التعليقة عل صلاحية المعارضة. وعليه، فإنّ البيان الوارد ف ون عديمة الأثر، وتفتقر إلطرف النفسية غالباً ما ت البراءة ف
«الأجود»، لو صيغ مع فرض وجود أثرٍ للا الطرفين، لان أقرب إل محل النزاع. وأما بيان «المحاضرات»، فهو غافل عن

إل نحو التقييد. ويشير السيد الروحان نهايته إلا الإتيان بالوضوء، لا الإتيان بالصلاة عل ِز فأصل النزاع (وهو التقييد)، ولا ينج
هذا المبن بقوله:

ل من خصوصيتإثبات الاحتياط و الإتيان بالصلاة مقيدة بالوضوء لو فرض ان ل و أنت خبير: بان هذا الوجه إنما يجدي ف
ون إجراء البراءة فيه بلحاظ نفي أصل الوجوب الجامع. ك ة و الغيرية أثرا خاصا بها غير أصل الإلزام الّذي هو مقتضالنفسي
ة و الغيرية موضوعا لأصل البراءة كو عليه فليست النفسي .ل منهما أي أثر إلزامن الأمر ليس كذلك، إذ ليس لذلك الأثر. و ل
يدع معارضتها بالبراءة ف الطرف الآخر. و اما أصل وجوب الوضوء فهو معلوم غير قابل لإجراء البراءة فيه، فتون البراءة من

وجوب التقيد بلا معارض، إذ البراءة لا تجري ف أصل وجوب الوضوء للعلم به، و لا تجري ف خصوصية النفسية و الغيرية لعدم
الأثر فيها. فلاحظ.[3]

ل «نتيجة الإطلاق» فمتين؛ إذ بجريان البراءة من التقييد، تتحص المحقق النائين فإنّ مبن ،الصورة الأول النتيجة النهائية: ف
المحاضرات»، فه» الصورة المطروحة ف زة علماً». وأما الاستدلالات المرتح» العلم الإجمال جانب الصلاة، وينحل
زة علنحو التقييد. كما أنّ الصياغات المرت بعيدةٌ عن محل النزاع، وقاصرةٌ عن إثبات لزوم الاحتياط بالإتيان بالصلاة عل

«العلمين الإجماليين» ه الأخرى لا تنش تعارضاً منتجاً، وذلك لعدم الأثر المستقل لعنوان النفس والغيري.

النظرية النهائية للسيد الروحان: الحق مع المحقق الخوئ ف النتيجة؛ ولن من طريق آخر

النتيجة لا ف ف ون الحق مع المحقق الخوئأن ي يقتض م النهائمقام الح فإنّ الإنصاف ف ،«من منظار صاحب «المنتق
الطريق؛ أي أنّ الاحتياط ف مقام الامتثال يقتض تقديم الوضوء والإتيان بالصلاة عل نحو التقييد. إلا أنّ هذه النتيجة لا تتم بذلك
البيان المنقول نفسه عن المحقق الخوئ، ولا بد لإثباتها من سلوك مسلكٍ آخر. ومحور البحث هو نسبة البراءة (الشرعية والعقلية)

إل الوجوب الغيري المشوك، وأثر ذلك عل تقييد الصلاة بالوضوء، وذلك ف فرض دوران الأمر بين نفسية الأمر بالوضوء
وغيريته. وإنّ الفصل بين «الغيرية» و«التقييد» هو المفتاح ف هذا المقام: فالغيرية ه حيثية انتساب الإلزام إل المقدِّمة. وأما
التقييد، فهو حيثيةٌ وضعيةٌ تتعلّق بوجوب الصلاة المشروط بالوضوء. فالخلط بين هذين الأمرين يؤول إما إل جريان الأصل بلا

وجه، وإما إل المنع منه بلا مسوِغ.

بحث جريان البراءة الشرعية

إنّ النتيجة العملية ف الصورة الأول ه الاحتياط؛ وذلك لأنّ البراءة (الشرعية والعقلية) لا تجري ف «الوجوب الغيري». وعليه،
يبق العلم الإجمال قائماً بين «الوجوب النفس للوضوء» و«الوجوب النفس للتقييد»، وتون البراءتان ف هذين الطرفين

متعارضتين؛ فتصل النوبة إل الاحتياط. ولن، لماذا لا تجري البراءة ف الوجوب الغيري؟



التقريرات الثلاثة ف مفاد حديث الرفع وثمراتها ف الوجوب الغيري

والسؤال هو: هل يرفع «حديث الرفع» الحم المجعول أم المؤاخذة؟ وف هذا الصدد، يوجد تقريران مشهوران:

مجرد لازمة ه الغيرية الترشّحية المحضة — الت م المجعول، فإنّه فم المجعول. فلو كان المرفوع هو نفس الح1- رفع الح
عقلية للوجوب النفس لذي المقدِّمة ولا جعل مستقل لها — يون موضوع الرفع مفقوداً، فلا يجري حديث الرفع. وأما إذا كان

الشارع قد جعل ف المقدِّمة بعثاً عل نحوٍ مستقل (فهو غيري مجعول بإنشاء مستقل)، فإنّ هذا الحم يعدُّ مجعولا، وتجري أصالة
البراءة الشرعية فيه عند الشك.

2- رفع المؤاخذة (وهو نظر الشيخ الأنصاري قدس سره): وف هذا الصدد، يمن فهم «المؤاخذة» عل نحوين:

أ) أن تون المؤاخذة عل نفس ترك ذلك العمل (مباشرةً): فبناء عل هذا المبن، لا يترتب عل ترك الواجب الغيري بما هو غيري
عقاب مباشر؛ إذ إنّ العقاب إنما هو من ناحية ترك الواجب النفس لذي المقدِّمة. وعليه، فلا يشمل حديث الرفع الوجوب الغيري؛

إذ لا مؤاخذة مترتبة عل تركه بما هو هو.

ب) أن تون المؤاخذة «من جهته» ولو عل غيره (تسبيباً): أي أن يون المرفوع هو المؤاخذة بالمعن الأعم، سواء كانت
المؤاخذة عل ترك نفس العمل أم المؤاخذة المترتبة عل ترك ذي المقدِّمة. فبناء عل هذا المبن، وبما أنّ ترك الواجب الغيري
يؤول إل ترك الواجب النفس، فإنّه يدخل ف دائرة شمول البراءة الشرعية. وبهذا، تون أصالة البراءة الشرعية ف ما نحن فيه

قابلةً للتصور.

وعليه، فف مفاد حديث «رفع ما لا يعلمون»، يمن تصور ثلاثة تقريرات. وتون نتيجة هذه التقريرات الثلاث ه: أنّ جريان
عل فرض الترشّح. وبناء ف ون لها مجرىمستقل للغيرية، ولا ي التقرير الأول، منوطٌ بإثبات جعل عل البراءة الشرعية، بناء
عل للبراءة الشرعية فيه. وأما بناء مجال وبما أنّ ترك الواجب الغيري لا يترتب عليه مؤاخذةٌ مستقلة، فلا يبق ،التقرير الثان

البراءة الشرعية، وإن كان لا بد من النظر ف انية الرجوع إلالتقرير الثالث، فمع توسعة نطاق رفع المؤاخذة، ينفتح الباب لإم
.حالها مع العلم الإجمال

المختار عند صاحب «المنتق» ف مفاد حديث الرفع وعدم جريان البراءة الشرعية ف الغيرية

من منظار السيد الروحان، فإنّ المرفوع هو «المؤاخذة عل نفس العمل»، لا أصل الحم، ولا المؤاخذة بالمعن الأعم (الذي
يشمل المؤاخذة التسبيبية). والنتيجة المترتبة عل ذلك ه أنّ البراءة الشرعية لا تجري ف الوجوب الغيري؛ وذلك لأنّ ترك

الواجب الغيري بنفسه لا يقع موضوعاً للمؤاخذة حت يرفعه حديث الرفع، كما أنّ فرض الجعل المستقل غير مفروضٍ ف محل
البحث. وعليه، فبناء عل مبن السيد الروحان، لا تجري البراءة ف جانب الوجوب الغيري، وإنما تجري بالنسبة إل الوجوب

النفس فحسب. فتون البراءة ف جانب الواجب النفس معارضةً بالبراءة ف جانب تقييد مادة الصلاة، فتتعطل بذلك الأصول
الترخيصية. وف نهاية المطاف، يجري الاحتياط، ولا بد من الإتيان بالوضوء قبل الصلاة. و يشير صاحب «المنتق» إل هذا

المبن بقوله:

هذا و لن الإنصاف: ان الاحتياط بالإتيان بالوضوء قبل الصلاة ليتحقق التقيد هو المتعين، بيان ذلك: انه وقع اللام ف جريان
البراءة الشرعية الت يتفلها حديث الرفع ف نف الوجوب الغيري المشوك.



و السر ف ذلك هو: الخلاف ف كون المرفوع ف حديث الرفع هل هو الحم الشرع المجعول، أو أنه المؤاخذة عل مخالفة الحم
الواقع؟ فعل تقدير كون المرفوع نفس الحم المجعول أمن القول بجريان البراءة ف الوجوب الغيري إذا كان مجعولا، لا

الوجوب الغيري المبحوث عنه ف علم الأصول و هو الملازم للوجوب النفس، لأن هذا غير قابل للوضع و الرفع، لأنه من الأمور
التوينية غير المجعولة شرعا.

نعم قد يتفق إنشاء البعث الغيري ‐ كما ذكرنا ذلك ‐، فهو المورد القابل لجريان البراءة لو التزم بان المرفوع هو الحم المجعول،
فان مقتض إطلاق حديث الرفع هو رفع الحم المجعول مطلقا نفسيا كان أو غيريا.

م نفسه ‐ كما هو رأي الشيخ ‐ فاما ان يقصد رفع المؤاخذة المترتبة علتقدير كون المرفوع رأسا هو المؤاخذة لا الح و عل
نفس العمل لأجل مخالفة الحم المتعلق به، أو يقصد به رفع المؤاخذة المتأتية منه و لو كانت عل غيره مباشرة. و بعبارة أخرى:

المؤاخذة عل العمل اما ان تون عل نفسه مباشرة، أو تون عل غيره و لن كانت بواسطته و كان هو سببا لتحقق مخالفة
الحم الثابت عل غيره، فاللام ف حديث الرفع ف أنه يرفع المؤاخذة المترتبة عل العمل مباشرة أو الأعم منها و من المؤاخذة

المترتبة بواسطة هذا العمل. و بتعبير أوضح:

هل حديث الرفع يرفع المؤاخذة عل العمل، أو المؤاخذة من جهة العمل و لو لم تن عليه بل عل غيره؟.

فعل الأول: يمتنع جريان البراءة ف نف الوجوب الغيري، إذ من الواضح انه لا مؤاخذة عل ترك الواجب الغيري بما انه كذلك، بل
تتحقق المؤاخذة عند تركه لترك الواجب النفس بتركه، فالمؤاخذة عل ترك الواجب النفس لا ترك الواجب الغيري. و عليه فلا

معن لشمول حديث الرفع للوجوب الغيري.

و اما عل الثان: فالوجوب الغيري مشمول لحديث الرفع، إذ بترك الواجب الغيري يترتب العقاب عل ترك الواجب النفس بتركه.

و بما ان المختار ‐ كما سيأت تحقيقه ف محله إن شاء اله تعال ‐ هو كون المرفوع هو المؤاخذة عل نفس العمل، لا الحم
المجعول، و لا المؤاخذة المترتبة عند تحقق العمل أعم من ان تون عل نفس العمل أو عل غيره، كان القول بعدم جريان البراءة

الشرعية ف الوجوب الغيري هو المتعين.[4]

بحث جريان البراءة العقلية

إنّ ملاك البراءة العقلية هو قبح العقاب بلا بيان؛ وموضوعها هو حيثما كان «الحم الواقع مقتضياً للعقاب» عل نفس العمل،
ولنه لم يصل إل الملف. وأما ف الوجوب الغيري، فإنّ ترك الغيري بما هو هو ليس مقتضياً للعقاب؛ إذ إنّ العقاب إنما هو من

جهة ترك ذي المقدِّمة. وعليه، فإنّ الوجوب الغيري يقع خارجاً عن موضوع البراءة العقلية.

وعليه، فعل الرغم من أنّ بيان المحقق النائين ف مبان الأصل العمل وتقص كيفية التعارض يعدُّ أقرب إل الصناعة، إلا أنّ
المختار ف نهاية المطاف هو الاحتياط، أي تقديم الوضوء والإتيان بالصلاة عل وجه التقييد، وهو رأي موجه أكثر؛ وهو الرأي

المناهج». ووجه هذا الاحتياط ليس هو التقرير الوارد ف» ف (عليه ه تعالرضوان ال) نفسه الذي يؤكد عليه الإمام
،عدم جريان البراءة العقلية لوجود البيان الإجمال عل زالأجود»، بل هو مرت» عل المحاضرات» أو تعليقة السيد الخوئ»

وعدم شمول البراءة الشرعية للغيرية الترشّحية، وكذلك عدم تحقق الانحلال الحم الرافع للتنجيز. ويشير السيد الروحان إل هذا
المبن بقوله:



و اما البراءة العقلية: فه غير جارية بلا إشال، لأن ملاكها هو قبح العقاب بلا بيان، و مرجع ذلك إل أنه لو كان ف الواقعة حم
مخالفته بدون الوصول إل ون مقتضيا لها، فلا تصح المؤاخذة علنفسه المؤاخذة، بحيث ي مخالفته ف تترتب عل واقع

الملف و العلم به. فموضوع القاعدة وجود المقتض للعقاب، و لنه لا يؤثر بدون البيان. و من الواضح ان الوجوب الغيري لا
يقتض العقاب و المؤاخذة، إذ ليس عل مخالفته بنفسه عقاب، فهو خارج عن موضوع ثبوت البراءة العقلية.

فالمتحصل: ان الوجوب الغيري غير قابل للبراءة العقلية و لا الشرعية.

و عليه، فحيث يعلم إجمالا بوجوب الوضوء نفسيا أو وجوب التقيد نفسيا، كان جريان البراءة من وجوب التقيد النفس معارض
[5].وجوب الوضوء النفس بجريانها ف

إعادة بناء أطراف العلم الإجمال ومنع الانحلال

ا وجوبنحوٍ صحيح، وهو: «إم عل لا بد من إعادة بناء أطراف العلم الإجمال ،(شرعاً وعقلا) الغيرية ار جريان البراءة فبعد إن
الوضوء نفساً، وإما تقييدُ الصلاة بالوضوء». وعندئذٍ، يقع أصلان مؤثران ف عرض بعضهما البعض، وهما: «أصالة البراءة عن

النفسية» ف جانب الوضوء، و«أصالة البراءة عن التقييد» ف جانب الصلاة. وهذان الأصلان متعارضان، وبسقوطهما، يسدُّ باب
الانحلال وتصل النوبة إل أصالة الاحتياط. وعليه، فإنّ مقتض الامتثال هو تقديم الوضوء والإتيان بالصلاة عل نحو التقييد.

.الغيرية وعدم انحلال العلم الإجمال ن الجمع بين دعويين اثنتين، وهما: جريان البراءة فأنّه لا يم تة الصناعية المهمة هوالن
مجال ماً، ولما بقح منحلا ان العلم الإجمالالغيرية، ل الغيري» وجرت البراءة ف/النفس» فلو فُرضت أطراف العلم ه
للإلزام الاحتياط. ولو كان الهدف هو منع الانحلال وإثبات الاحتياط، لوجب أن يرفَع اليد عن جريان البراءة ف الغيرية، وأن

تُؤخَذ أطراف العلم ه «نفسية الوضوء/تقييد الصلاة»، حت يتحصل تعارض الأصول وبالتال لزوم الاحتياط عل نحوٍ صحيح.

فالمتحصل هو أنّه بناء عل المبن المختار ف مفاد حديث الرفع وتحليل قاعدة قبح العقاب بلا بيان، وكذلك إعادة بناء أطراف
العلم الإجمال عل نحوٍ صحيح، فإنّ النتيجة بينة: وه أنّ الاحتياط لازم؛ أي لا بد من تقديم الوضوء والإتيان بالصلاة عل وجه

التقييد. ويشير صاحب «المنتق» إل هذا المبن بقوله:

و دعوى: الانحلال بالعلم بوجوب الوضوء الجامع بين النفس و الغيري، فلا يون مورد البراءة.

مندفعة: بان كل الوجوب و طبيعيه ليس مجرى البراءة، لأنه ليس بلا نحويه قابل لجريانها، و ما هو مجرى البراءة و هو خصوص
الوجوب النفس مشوك و ليس بمعلوم، فالمقتض للبراءة فيه ثابت، فيعارض البراءة من وجوب التقيد. فالوجه ف عدم جريان

البراءة هو: عدم قابلية الوجوب الغيري لجريان البراءة فيه.[6]

السيد الخوئ مبن نسبة هذه النتيجة إل

يقول صاحب «المنتق»: بناء عل المبن الذي ارتضيناه (وهو عدم جريان البراءة ف الغيرية)، تون النتيجة ه الاحتياط. وأما
بناء عل مبن السيد الخوئ نفسه (الذي سلّم ف كلماته بجريان البراءة ف الوجوب الغيري)، فإنّ لدعوى الانحلال وجهاً؛ وذلك

لأنّه عل ذلك المبن، يون «وجوب الوضوء» — بالجامع بين النفس والغيري — معلوماً، فلا يون طرفاً للبراءة؛ ويون
«التقييد» هو المشوك الوحيد ذا الأثر؛ فتجري البراءة من التقييد بلا معارض. إلا أن يصوِر (قده) العلم الإجمال عل نحو

«وجوبٍ نفس للوضوء أو وجوبٍ نفس للتقييد»، حت يعود تعارض البراءتين؛ ولن هذا خلاف ظاهر تعليقته وتقريراته (حيث
صور العلم الإجمال هناك بأنه «بين نفسية وجوب الوضوء وغيريته»). ويشير السيد الروحان إل هذا المبن بقوله:



و لأجل ذلك لا يتجه من السيد الخوئ إنار الانحلال، و دعوى لزوم الاحتياط، لأن كلامه صريح ف جريان البراءة ف الوجوب
الغيري، و معه تتجه دعوى الانحلال، لأن وجوب الوضوء معلوم و غير قابل لجريان البراءة، فتون البراءة من وجوب التقيد بلا
معارض. إلا ان يشل العلم الإجمال بوجوب الوضوء نفسيا أو وجوب التقيد نفسيا، فان البراءة ف كل منهما معارضة للآخر،

لنه خلاف ظاهر كلامه ف تعليقته و تقريرات بحثه كما أشرنا إليه. فتدبر.[7]

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

------------------------
[1]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 2، 225-224.

[2]‐ نفس المصدر، 225.
[3]‐ نفس المصدر.

[4]‐ نفس المصدر، 227-226.
[5]‐ نفس المصدر، 227.

[6]‐ نفس المصدر، 228-227.
[7]‐ نفس المصدر، 228.

--------------------------
المصادر

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐


