
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 07 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 11 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

ف الصورة الأول، وه صورة تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط، فإنّ المحقق النائين، بإجرائه لأصالة البراءة عن
التقييد ف جانب الصلاة، يأخذ بـ«نتيجة الإطلاق» ويلتزم بـ«الانحلال الحم» للعلم الإجمال؛ إذ بنف تقييد الصلاة بالوضوء،

يسقط فرع الغيرية — المتقوِم بهذا التقييد — عن مدار الأثر. وقد جلّ صاحب «منتق الأصول» الفارق بين تقريري السيد
الخوئ: فف التعليقة عل «أجود التقریرات»، يصوِر طرف العلم الإجمال عل أنهما «الوجوب النفس للوضوء» ف قبال

«وجوب التقييد»، وهو ما يرتبط مباشرةً بمحل النزاع (وهو لزوم تقييد الصلاة). وأما ف «المحاضرات»، فقد اخذ الطرفان هما
مجرد كون وجوب الوضوء «نفسياً/غيرياً»، وهو تقرير لا يرتبط بأصل التقييد، ولا ينجِز ف نهايته إلا العلم الإجمال بوجوب

الوضوء، لا الصلاة المقيدة. كما تبين أنّ التمسك بـ«البراءة من الغيرية» لنف التقييد غير تام؛ وذلك لأنّ عدم التقييد ليس أثراً
شرعياً مباشراً لهذا الأصل، بل هو من ملازماته، وأصل البراءة لا حجية له ف الملازمات. 

وكذلك، فإنّ صياغة «العلمين الإجماليين/الأطراف الثلاثة» لا تنهض بإثبات التعارض؛ وذلك لأنّ عنوان النفسية والغيرية بما هما
هما لا أثر إلزامياً مستقلا لهما حت يقعا مجرى للبراءة والمعارضة، كما أنّ أصل وجوب الوضوء مفروغٌ عنه وخارج عن مجرى

ف هاً. ومع ذلك كلّه، فإنّ السيد الروحانموج مون الانحلال الحالبراءة؛ وعليه، فإنّ البراءة من التقييد تجري بلا معارض، وي
حمه النهائ يختار الاحتياط، وإن كان لا من طريق المحقق الخوئ. فالبراءة الشرعية، بناء عل مختاره، لا تجري ف الوجوب

الغيري (لا سيما الترشّح)؛ لأنّ المرفوع ف حديث الرفع هو المؤاخذة عل نفس العمل. كما أنّ البراءة العقلية لا تجري موضوعاً،
نحو «الوجوب النفس عل لأنّ ترك الغيري بما هو هو ليس مقتضياً للعقاب. وبهذا، فبعد إعادة بناء أطراف العلم الإجمال

للوضوء/الوجوب النفس للتقييد»، ينعقد التعارض بين البراءتين، وتون أصالة الاحتياط مقتضيةً لتقديم الوضوء والإتيان بالصلاة
عل نحو التقييد.

المحقق النائين مبن تقييم الإيرادات عل النظرية المختارة ف

والذي يبدو لنا أنّ النات الت أثارها السيد الروحان ذيل إيراد آية اله الخوئ عل المحقق النائين لا تؤثر تأثيراً جوهرياً ف محل
التحقيق. وتوضيح ذلك: أنّه (قده) ذهب أولا إل أنّ «البراءة من النفسية والغيرية لا تجري، لونهما عنوانين لا أثر إلزامياً لهما».

وذهب ثانياً إل أنّ «البراءة الشرعية والعقلية لا تجري، لأنّ حديث الرفع يرفع المؤاخذة لا الحم المجعول». وذهب ثالثاً إل أنّه لو
،المحقق النائين مقام توضيح مبن ف ،«جري البراءة من جانب نفسية وجوب الوضوء، فإنّ صاحب «المنتقأراد أحدٌ أن ي

يقول بأنّ هذا الأصل «لا أثر له»؛ وذلك لأنّ أصل وجوب الوضوء — نفسياً كان أم غيرياً — مفروغٌ عنه، والأصل العمل لا يقوى
عل رفع الإلزام المعلوم؛ فالبراءة من هذه الجهة عديمة الأثر. والتحقيق هو أنّ المسألة ينبغ أن تُبحث من زاوية أخرى، سنتناول

.ما يل تفصيلها ف

مجاري الأصول العملية ونسبة النفسية والغيرية إل الجعل والتقييد

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


إنّ النتة الت ينبغ أن تون محور التحقيق ه أنّ «النفسية» و«الغيرية» ليستا من مجعولات الشارع، بل هما من كيفيات الجعل
ونحو انتساب الحم إل المتعلَّق؛ ولهذا، فإنهما لا تقعان مجرى للأصول العملية. فالأصل العمل — سواء كان براءةً شرعيةً أم
عقلية — إنما يون له معن حيثما كان ثمة «جعل» ف البين: فإما أن يون نفس الحم المجعول مورداً للشك، وإما أن تون

المؤاخذة المترتبة عل مخالفة ذلك الحم ه محل البحث. وحت بناء عل مبن الشيخ الأنصاري ف تفسير حديث الرفع بـ«رفع
المؤاخذة»، فإنّ قاعدة «لا مؤاخذة بلا مجعول» تبق حاكمة؛ فالمؤاخذة من دون مجعولٍ أمر غير معقول. وعل هذا الأساس: فإنّ

«أصالة البراءة عن النفسية» و«أصالة البراءة عن الغيرية» بما هما عنوانان انتزاعيان، لا محل لهما من الإعراب؛ وذلك لأنّ هذه
ومن هنا، فإنّ بناء طرف التعارض عل .يرفعه الأصل الترخيص لف حتذمة الم عل العناوين لا توجب أثراً إلزامياً مستقلا

«البراءة من النفسية» غير تام من الناحية الصناعية.

والمجرى الصحيح للأصل ف ما نحن فيه هو «تقييد الصلاة بالوضوء»؛ فالتقييد حيثيةٌ وضعيةٌ قابلةٌ للجعل، والشك ف لزومه هو
شكٌّ ف مجعولٍ قابل للرفع. وعليه، فإنّ «أصالة البراءة عن التقييد» تجري عل نحوٍ صحيح، وترفع الأثر الإلزام الزائد — وهو

لزوم الإتيان بالصلاة عل وجه التقييد. ولأجل ذلك، فإنّه لو افتُرِض ف بعض التقريرات أنّ طرف التعارض هما «البراءة من
النفسية» و«البراءة من التقييد»، لان ذلك محل إشال؛ وذلك لأنّ «النفسية» ليست مجعولةً حت تجري فيها البراءة. فالسؤال:

«هل النفسية مجعولة؟» جوابه بالنف؛ إذ إنّ الجعل إنما يتعلّق بنفس حم «وجوب الصلاة»، وأما وصف «النفس/الغيري»
فينتزع من كيفيات الجعل ونحو ارتباط الحم بالغير، لا أنه جعل ثانٍ مستقل.

والقياس البين ف هذا المقام هو أنّه كما لا يمن، عند التردد بين استعمال صيغة الإنشاء (كالأمر) والجملة الخبرية ف مقام
الإنشاء، إجراء «أصالة البراءة عن صيغة دون أخرى» — لون كليهما من شؤون كيفية الجعل لا من المجعولات — كذلك لا

اللذين يعتبران النفسية قيداً عدمياً. وحت الآخوند والأصفهان مبن عل النفسية والغيرية. وهذا الأمر أوضح بناء يجري الأصل ف
بناء عل المختار عندنا، الذي نعتبر فيه النفسية حيثيةً وجودية، فإنّ هذه الحيثية الوجودية ه الأخرى من سنخ كيفية الجعل لا

المجعول المستقل.

فالمتحصل هو: أنّه ف مقام الأصل العمل، لا ينبغ أن تُجعل النفسية أو الغيرية طرفاً للأصل؛ فالمحل الصحيح للأصل هو
التقييد. فالتمسك بـ«البراءة من الغيرية» أو «البراءة من النفسية» لإثبات التقييد أو نفيه إما أن يون عديم الأثر، وإما أن يون من
جعلت «النفسية» أحد طرف التقريرات الت هذا الأساس، يتوجه النقد إل قبيل إثبات الملازمات بالأصل، وهو لا حجية له. وعل
التعارض. وإلا، فإنّ أصل دعوى المحقق النائين ف الانحلال الحم للعلم الإجمال — بواسطة جريان «البراءة من التقييد» بلا

معارض — يتسب قوةً.

محل أثر الأصل العمل ف الصورة الأول: البراءة من التقييد، لا من النفسية والغيرية

وعليه، فالإشال الأول هو أنّ التحقيق ف محل البحث يشف عن أنّ «النفسية» و«الغيرية» ليستا مجرى للأصول العملية؛ وذلك
المتعلَّق. فالأصل العمل م إلدَّان من كيفيات الجعل ونحو انتساب الحعشرعياً. فهما إنما ي ونهما لا متعلَّقاً للجعل ولا مجعولال
— سواء كان براءةً شرعيةً أم عقلية — إنما يون له معن حيثما كان ثمة مجعول ف البين: فإما أن يون نفس الحم المجعول

مورداً للتردد، وإما أن تون المؤاخذة المترتبة عل ترك ذلك الحم ه محل البحث. وعل هذا المبن، فإنّ إجراء «أصالة البراءة
عن النفسية» أو «أصالة البراءة عن الغيرية» يون لا أثر له؛ وذلك لأنّ هذه العناوين بما ه ه لا توجب إلزاماً مستقلا عل ذمة

.يرفعه الأصل الترخيص لف حتالم

قابلة حيثية لزوم التقييد هو شكٌّ ف ما نحن فيه هو «تقييد الصلاة بالوضوء»؛ وذلك لأنّ الشك ف والمجرى الصحيح للأصل ف
للجعل، و«أصالة البراءة عن التقييد» ترفع مباشرةً الإلزام الزائد — وهو لزوم الإتيان بالصلاة عل نحو التقييد — وتنتج نتيجة



الإطلاق ف جانب الصلاة. والقياس عل باب الأجزاء والشرائط يفتح الآفاق ف المقام: فف الشك ف جزئية السورة، وبما أنّ
للسورة قابلية الجعل، تجري البراءة. وأما ف النفسية والغيرية، فلا جعل جديد ف البين. فالمول له «جعل الصلاة واجبة» مرةً

واحدة، وأما وصف النفس أو الغيري فينتزع من الملاك ونسبة الحم إل الغير، لا أنه جعل ثانٍ. وبهذا، فإنّ النزاعات المرتزة
عل «الانحلال أو عدمه» بالنسبة إل النفسية والغيرية تنتف موضوعاً؛ إذ لا يجري أصل مؤثر ف ذلك الجانب أساساً. وعل هذا

الأساس، فالمختار ف هذه الصورة هو رأي المحقق النائين نفسه: وهو البراءة من التقييد والاكتفاء بنتيجة الإطلاق ف جانب
الصلاة.

شمول قاعدة قبح العقاب بلا بيان وحديث الرفع للمؤاخذات المباشرة والتسبيبية

الإشال الثان هو أنّ مفاد قاعدة قبح العقاب بلا بيان وحديث «رفع ما لا يعلمون» قد حصر ف بعض التقريرات ف المؤاخذة
عل نفس ترك ذلك العمل المجعول المجهول، وعل هذا الأساس ادع أنّه لا تجري ف باب الواجب الغيري لا البراءة الشرعية ولا

البراءة العقلية. وهذا التحديد لا يمن الدفاع عنه، ويرد عليه النقد ببيانين:

البيان العقل: إنّ قيود قاعدة قبح العقاب بلا بيان تنحصر ف ركنين اثنين: 1- وجود مقتضٍ للعقاب ف المخالفة. 2- وعدم
وصول البيان. والعقل لا يفصل بين المؤاخذة عل ترك نفس العمل المجهول، والمؤاخذة عل ترك ذي المقدِّمة الت ينشأ تركها

من ترك المقدِّمة. فلو أنّ الشارع، من دون بيان، آخذ عل ترك ذي المقدِّمة بسبب ترك المقدِّمة، لان ذلك قبيحاً بالقدر نفسه الذي
يقبح به العقاب عل نفس ترك الفعل المجهول الحم.

البيان الشرع: بناء عل تفسير «رفع المؤاخذة» ف حديث الرفع، فإنّ إطلاق «رفع ما لا يعلمون» يشمل كل مؤاخذة تنشأ عن
ترك المجهول الحم؛ سواء كانت مؤاخذةً مباشرةً عل نفس الترك، أم مؤاخذةً غير مباشرة مترتبةً عل ترك ذي المقدِّمة.

حصر الرفع ف ن من جهة؛ إذ لا يمالمبن للتهافت ف بلا قرينة، وهو مستلزم فتخصيص الرفع بالمؤاخذة المباشرة تخصيص
المؤاخذة عل نفس الترك، ومن جهة أخرى، ومع إنار المؤاخذة بالأصالة ف الغيرية، يرفَع اليد عن رفع المؤاخذة المترتبة أيضاً.

النتيجة: إنّ تقييد شمول القاعدة العقلية وحديث الرفع بالمؤاخذة المباشرة غير مقبول؛ فإطلاق الحم العقل وإطلاق الدليل
الشرع كلاهما يشمل المؤاخذات غير المباشرة أيضاً. ومع ذلك كلّه، فإنّ الضابطة اللية تبق قائمة، وه أنّ مجرى الأصول هو

«المجعولية»؛ وعناوين النفسية والغيرية، لونها من كيفيات الجعل، لا تون مجرى للأصل. وعليه، فف الصورة الأول، يون
المحل الصحيح للرجوع هو «أصالة البراءة عن التقييد»، لا التمسك بالبراءة ف عنوان النفسية والغيرية الانتزاعيين.

وتقويةٌ لمختار المحقق النائين تقرير السيد الروحان عل ؛ نقدٌ نهائالصورة الأول ف مجرى الأصل العمل

الإشال الثالث عل تقرير صاحب «المنتق» هو أنّه مع تصريحه بأنّ «إجراء البراءة بالنسبة إل النفسية عديم الأثر»، فإنه قد
التزم بالاحتياط. والحال أنّ الطرف الفاقد للأثر ف باب العلم الإجمال لا يون منجزاً؛ وهو نظير اشتراط الابتلاء ف منجِزية العلم

الإجمال بناء عل مبن الشيخ الأنصاري: فما هو خارج عن محل الابتلاء، لا يون منجزاً. وف مقامنا أيضاً، فلو كانت «البراءة من
النفسية» عديمة الأثر، لما كانت منشا للإلزام، ولما كان ينبغ أن تؤول إل الاحتياط. فالأصل يجب أن يجري ف الطرف «ذي

الأثر»، وهو «تقييد الصلاة بالوضوء». فالمتحصل هو أنّ المجرى الصحيح هو «أصالة البراءة عن التقييد».

إنّ الضابطة البروية بينة: وه أنّ «أصالة البراءة» لا تجري إلا ف مورد الإلزام الزائد. وعنوان «النفسية» بما هو عنوان، لا
يوجب إلزاماً إضافياً عل «أصل الوجوب المعلوم»؛ ولهذا، فهو لا يون مجرى للأصل، ولا يثقل عهدة الملف بشء. فالمتحصل
هو أنّ «التقييد» هو وحده مجرى الأصل ف هذا النزاع؛ وبإجراء «البراءة من التقييد»، ينف إلزام التقييد، وتتحصل نتيجة الإطلاق

ف جانب الصلاة.



صلته ببحث الانحلال: لم يرد ف «فوائد الأصول» أو «أجود التقریرات» للمحقق النائين أي حديثٍ عن الانحلال أو عدمه ف هذه
الصورة أساساً. وبناء عل مبنانا أيضاً، لا تصل النوبة إل طرح مسألة الانحلال؛ وذلك لأنّه لا تجري أصول ف النفسية والغيرية

حت ينعقد تعارض. نعم، لو أنّ أحداً أجرى الأصل ف «التقييد» فحسب، أمنه أن يتحدث عن «الانحلال الحم» باعتبار السببية
والمسببية؛ إلا أنّ هذا ليس إلا تعبيراً عن جريان الأصل بلا معارض، لا أنه افتقار مستقل إل مبحث الانحلال.

النتيجة العملية ف الصورة الأول (تماثل الوجوبين): إنّ «أصالة البراءة عن التقييد» ه وحدها الجارية، ولا معارض لها. وعليه،
فإنّ الملف مخير ف ترتيب الامتثال: فإما أن يقدِّم الوضوء ثم يأت بالصلاة، وإما أن يأت بالصلاة أولا ثم — لو ثبت الوجوب
النفس للوضوء — يبادر إل امتثاله. فالقاعدة المرشدة ه أنّ الأصول العملية، سواء كانت شرعية (كحديث الرفع) أم عقلية

(كقبح العقاب بلا بيان)، إنما يون لها معن حيثما كانت ثمة «مجعولية» ف البين (سواء لحم تليف أو وضع أو لأثره). وأما
النفسية والغيرية، فلونها من «كيفيات الجعل» لا من «المجعولات»، فإنّ الأصل لا يجري فيهما. ويون المجرى الصحيح للأصل

ف مقامنا هو «التقييد»، الذي هو حيثيةٌ قابلةٌ للجعل وذات أثرٍ إلزام. وعل هذا المبن، فالمختار عندنا ف الصورة الأول هو
مختار المحقق النائين نفسه.

انحلال العلم الإجمال ونف الصورة الأول ف تقرير الإمام الخمين

ف الصورة الأول، حيث يفرض تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط، يختار الإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه)،
:كالتال نتيجة الاحتياط. وصورة العلم عنده ه ،خلاف مسلك المحقق النائين عل

إنّ طرف العلم الإجمال هما: الوجوب النفس للوضوء. ووجوب الصلاة المقيدة بالوضوء. وفوق ذلك، فإنّ العلم التفصيل بأصل
وجوب الوضوء — الأعم من النفس والغيري — مفروض أيضاً. ويصرح الإمام (قده) بأنّ هذا العلم الإجمال لا ينحل بوجه من

الوجوه؛ لا بواسطة العلم التفصيل بطبيع وجوب الوضوء، ولا من طريق آخر. بل لو اعتبرنا العلم التفصيل بالجامع موجباً
.العلم الإجمال بالجامع لا يرفع الإلزامات المتباينة لطرف للزم المحذور؛ إذ إنّ العلم التفصيل ،لانحلال العلم الإجمال

وتؤيد ذلك مبان المحقق النائين نفسه ف جريان البراءة العقلية ف باب الأقل والأكثر الإرتباطیین: فما أنّ العلم التفصيل بالأقل
لا ينحل العلم الإجمال بالأقل والأكثر، كذلك فإنّ العلم بطبيع وجوب الوضوء لا ينحل العلم الإجمال المردد بين «الوجوب
النفس للوضوء» و«وجوب الصلاة المقيدة». وعليه، فمع بقاء العلم الإجمال، لا يجوز جريان البراءة ف جانب الصلاة، ولا
تنهض الأصول الترخيصية لإثبات المطلوب. فتصل النوبة إل أصالة الاحتياط، وتون الوظيفة الامتثالية ه تقديم الوضوء

والإتيان بالصلاة عل وجه التقييد. وقد ورد تفصيل هذا التقرير ف «مناهج الوصول»:

... فف هذا القسم يرجع الشكّ إل تقييد الصلاة بالوضوء، فيون مجرى البراءة ... و أما الوضوء فيجب عل أي حال ... و فيه إنّ
دة به، و العلم التفصيلا أو وجوب الصلاة المتقيبوجوب الوضوء نفسي الصلاة غير جائز بعد العلم الإجمال إجراء البراءة ف

بوجوب الوضوء الأعم من النفس و الغيري لا يوجب انحلاله إلا عل وجه محال كما اعترف به القائل ف الأقل و الأكثر ... .[1]

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------------
[1]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1،

.375-374

-------------------------



المصادر:
‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.


