
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 08 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 12 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف البحث المتقدم، تبين أنّ كثيراً من النات الت أثارها صاحب «المنتق» ذيل نقد آية اله الخوئ لمبن المحقق النائين لا تؤثر
تأثيراً حاسماً ف محل التحقيق. فالمحور الصناع للبحث هو أنّ النفسية والغيرية ليستا مجعولا شرعياً، بل هما من كيفيات

الجعل؛ ولهذا، فإنهما لا تقعان مجرى للأصول العملية. فالأصل العمل (شرعياً كان أم عقلياً) إنما يون له معن حيثما كان ثمة
مجعول ف البين؛ إما نفس الحم المجعول، وإما المؤاخذة المترتبة عل مخالفته. وعليه، فإنّ «البراءة من النفسية أو الغيرية» لا

محل لها موضوعاً ولا أثر لها. وأما المحل الصحيح للرجوع إل الأصل فهو «تقييد الصلاة بالوضوء»؛ فالتقييد حيثيةٌ وضعيةٌ قابلةٌ
للجعل، والشك ف لزومه مجرى لـ«أصالة البراءة عن التقييد»، الت ترفع الإلزام الزائد (وهو لزوم الإتيان بالصلاة عل وجه

التقييد)، وتنتج «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة.
كما أنّ تقييد قاعدة قبح العقاب بلا بيان وحديث الرفع بالمؤاخذة المباشرة غير موجه؛ فإطلاق العقل والنقل يشمل المؤاخذة غير
المباشرة والتسبيبية الناشئة عن ترك المقدِّمة أيضاً. ومع ذلك، تبق الضابطة قائمة، وه أنّ الأصل لا يجري ف عنوان النفسية

والغيرية الانتزاعيين. وعل هذا المبن، فإنّ الدعاوى المرتزة عل تعارض «البراءة من النفسية» مع «البراءة من التقييد»
مخدوشةٌ صناعياً؛ وذلك لأنّ البراءة الأول عديمة الأثر، وتفتقر إل صلاحية المعارضة. فالنتيجة ف الصورة الأول (وه تماثل
الوجوبين) بينة: وه أنّ البراءة من التقييد ه وحدها الجارية وبلا معارض، فيبق الملف مخيراً ف ترتيب الامتثال. نعم، إنّ

الإمام الخمين (قده) ف هذه الصورة عينها، ومن خلال تصوير العلم الإجمال بين «الوجوب النفس للوضوء» و«الوجوب
النفس لتقييد الصلاة»، يرتض عدم الانحلال ويحم بالاحتياط (أي تقديم الوضوء والإتيان بالصلاة المقيدة)؛ إلا أنّ هذه النتيجة
الصورة الأول أنّ المختار عندنا ف :النفسية أو الغيرية. والخلاصة النهائية ه آخر غير التمسك بالبراءة ف ل من طريقتتحص

ينسجم مع مختار المحقق النائين؛ فمحل أثر الأصل هو التقييد، والنتيجة ه التخيير ف ترتيب الامتثال.

ونقده للمحقق النائين الصورة الأول ف كلام الإمام الخمین

إل (عليه ه تعالرضوان ال) ومع فرض تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط، يذهب الإمام الخمين ،الصورة الأول ف
لزوم الاحتياط، ويخالف بذلك النتيجة الت خلص إليها المحقق النائين. فطرفا العلم الإجمال ف هذا الفرض هما: الوجوب

من النفس وجوب الوضوء — الأعم بطبيع الوقت نفسه، فإنّ العلم التفصيل للوضوء، وتقييد الصلاة بالوضوء. وف النفس
بطبيع من الوجوه، وأنّ العلم التفصيل بوجه لا ينحل ح الإمام (قده) بأنّ هذا العلم الإجمالأيضاً. ويصر والغيري — مفروض

الوجوب ليس موجباً للانحلال، بل لو قُبِل مثل هذا الانحلال، للزم المحذور.

أنّ وجوب الوضوء هل هو نفس ن يقع الشك فصورة محل البحث: بعد دخول الوقت، نعلم بوجوب الصلاة والوضوء معاً؛ ول
أم غيري؟ ذهب المحقق النائين إل أنّ الشك يرجع ف حقيقته إل تقييد الصلاة بالوضوء؛ وهذا من صغريات «الأقل والأكثر

الارتباطيين». وعليه، فإنّ أصالة البراءة تجري بالنسبة إل القيد الزائد (وهو الوضوء ف متعلَّق الصلاة)، فلا يثبت التقييد. وأما
الوضوء نفسه، فهو واجب عل كل حال (سواء كان نفسياً أم غيرياً)، فلا بد من الإتيان به.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


إشال الإمام الخمين (قده): إنّ إجراء البراءة ف جانب «تقييد الصلاة» غير جائز؛ وذلك لأنّ لدينا علماً إجمالياً بأحد أمرين: 1-
الوجوب النفس للوضوء (أي أنّ الصلاة بدون وضوء يحتمل أن تون ه الواجبة، وهذا هو الأقل). 2- وجوب الصلاة المقيدة

بالوضوء (وهذا هو الأكثر). وإنّ العلم التفصيل بـ«وجوب الوضوء بما هو أعم (من النفس والغيري)» لا يوجب انحلال ذلك العلم
الإجمال؛ إلا عل نحوٍ محال، تماماً كما التزم به المحقق النائين نفسه ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين وعدم جريان البراءة

العقلية، حيث ذهب إل أنّ العلم بوجوب الأقل لا يحل العلم الإجمال بالأقل والأكثر.

ال الإمام الخمینلإش تحليل توضيح

تصوير العلم الإجمال ف هذا المقام: بعد دخول الوقت، نعلم بوجوب الصلاة. ونعلم بوجوب الوضوء أيضاً، ولنه مردد بين
النفس والغيري. فالصياغة العلمية الصحيحة للمسألة ه أنّه إما أن يون الوضوء بنفسه واجباً نفسياً، وإما أن تون الصلاة

مقيدةً بالوضوء (فتون نتيجة ذلك أن يصبح وجوب الوضوء غيرياً). وهذا العلم الإجمال منجِز، ويمنع من جريان الأصول
الترخيصية (كالبراءة) ف كلا الطرفين؛ وذلك لأننا: لو أجرينا البراءة ف «تقييد الصلاة»، لان ذلك مستلزماً للترخيص ف أحد
طرف العلم الإجمال. ولو أجريناها ف «نفسية الوضوء»، لان ذلك ترخيصاً ف الطرف الآخر. والجمع بين هذين الترخيصين

ممنوع.

لماذا لا ينحل «العلم التفصيل بوجوب الوضوء» هذا العلم الإجمال؟

إنّ ما كان يرتز عليه المحقق النائين لتصحيح جريان البراءة هو أنّ «أصل وجوب الوضوء معلوم، فلا تجري البراءة ف طرفه؛
دتقييد الصلاة، فتجري البراءة فيه بلا معارض». إلا أنّ الإمام (قده) يرى أنّ هذا هو بعينه الخطأ الذي ر الشك منحصراً ف فيبق

سابقاً ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين. وتوضيح ذلك أنّ علمنا التفصيل بـ«وجوب الوضوء» هو ف حقيقته مردد بين اللابشرط
(وهو نفسية الوضوء) والبشرط شء (وهو غيرية الوضوء بواسطة تقييد الصلاة). وهذا «العلم التفصيل» هو عين ذلك «العلم
الإجمال بالدوران بين الأقل والأكثر»، فلا يمن أن يون موجباً للانحلال. وبحسب تعبير المحقق النائين نفسه ف بحث الأقل
والأكثر: فإنّ التفصيل عين الإجمال، والانحلال بهذا الوجه محال. فالمتحصل هو أنّ العلم الإجمال بـ«نفسية الوضوء أو تقييد

الصلاة» باقٍ عل قوته؛ وعليه، فلا تجري البراءة من التقييد.

ية المنهجية البارزة للإمام الخمين (رضوان اله تعال عليه) تمن ف تتبعه ونقده لمبان أعلام النجف. فمع أنّه لم ين إنّ المز
تلميذاً مباشراً للمحقق النائين أو المحقق الأصفهان، إلا أنه يسبر أغوار آرائهما بدقة متناهية، ويضعها عل محك النقد ضمن إطارٍ

صناع محم. وف محل بحثنا، فإنّ الإمام (قده) ف الصورة الأول — مع فرض تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط
— يختار نتيجة الاحتياط. وف مقام نقده لمختار المحقق النائين، يتمسك بمبن استحالة الانحلال ف الأقل والأكثر الارتباطيين؛

وهو مبن قرره المحقق النائين نفسه ف «فوائد الأصول».

صلة هذا الإشال بمبن المحقق النائين ف الأقل والأكثر الارتباطيين

يصرح المحقق النائين ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين بأنّ الامتثال الاحتمال غير كافٍ، وأنّ العلم الإجمال منجِز؛ وذلك لأنّ
العلم بوجوب الأقل (مع التردد بين كونه لا بشرط أو بشرط شء) لا يوجب الانحلال. وعليه، فلا تجري البراءة العقلية؛ وإنما يون
«التوسط ف التنجيز» ممناً مع فرض جريان البراءة الشرعية ف الأكثر. وقد استند الإمام (قده) إل هذا المبن نفسه ليقول: إنّه

ف الصورة الأول من بحث النفس والغيري أيضاً، وبما أنّ العلم الإجمال قائم بين «نفسية الوضوء» و«تقييد الصلاة»، فإنّ
البراءة من التقييد لا تجري، ولا تُقبل دعوى الانحلال بـ«العلم التفصيل بوجوب الوضوء بما هو هو». حيث يقول (قده):

أما الأصل العمل، فقد قال بعض الأعاظم فيه: إنّ الشكّ ف الوجوب الغيري عل أقسام.



الأول: إذا علم بوجوب الغير و الغيري من دون اشتراط وجوب الغير بشرط غير حاصل، كما إذا علم بعد الزوال بوجوب الوضوء
و الصلاة، و شكّ ف وجوب الوضوء أنه غيري أو نفس، فف هذا القسم يرجع الشكّ إل تقييد الصلاة بالوضوء، فيون مجرى

البراءة، لونه من صغريات الأقل و الأكثر الارتباطيين، و أما الوضوء فيجب عل أي حال نفسيا كان أو غيريا[1].

و فيه إنّ إجراء البراءة ف الصلاة غير جائز بعد العلم الإجمال بوجوب الوضوء نفسيا أو وجوب الصلاة المتقيدة به، و العلم
التفصيل بوجوب الوضوء الأعم من النفس و الغيري لا يوجب انحلاله إلا عل وجه محال كما اعترف به القائل ف الأقل و الأكثر،

فراجع كلامه ف بابهما[2].[3]

خلاصة اللام: إننا نعلم قطعاً بثبوت أحد أمرين؛ 1- الوجوب النفس للوضوء. 2- أو وجوب الصلاة المقيدة بالوضوء. ودعوى
المحقق النائين ه أنّ البراءة تجري ف نف التقييد، وعليه يون الوضوء واجباً عل كل حال. إلا أنّ إشال الإمام الخمين (قده)
ينصب عل أنّ العلم الإجمال بين هذين الأمرين منجِز. وعليه، فلا تجري البراءة ف أيٍ منهما. وإنّ «العلم بوجوب الوضوء (الأعم
من النفس والغيري)» مساوٍ لذلك العلم الإجمال نفسه؛ وهذا العلم الإجمال لا ينحل. والنتيجة العملية ه: أنّ الاحتياط لازم، أي

لا بد من تقديم الوضوء عل الصلاة. فالإمام (قده)، بالاستناد إل مبن عدم جريان البراءة العقلية ف الأقل والأكثر الارتباطيين
وعدم انحلال العلم الإجمال بالعلم بوجوب الأقل، يثبت مختاره ف ما نحن فيه.

البرى العقلية للاشتغال وامتناع الانحلال ف الأقل والأكثر الارتباطيين

يقتض أنّ: «الاشتغال اليقين كبرى عقلية، وه باب الأقل والأكثر الارتباطيين عل نفيه للانحلال ف ف ز المحقق النائينيرت
الفراغ اليقين». فمت ما ثبت التليف قطعاً، فإنّ الامتثال الاحتمال لا يف. وتطبيق هذه البرى بين: فالذمة مشغولةٌ بالصلاة

قطعاً؛ والشك ف ما إذا كان الامتثال يتحقق بـ«الأقل» أم أنه منوطٌ بـ«الأكثر»، معناه أنّ الفراغ اليقين لا يتحصل بالإتيان بالأقل؛
تفصيل علم» إل هذا، فإنّ دعوى انحلال العلم الإجمال وعل .يتحقق الامتثال اليقين وعليه، فلا بد من الإتيان بالأكثر حت

بالأقل» و«شكٍّ بدوي ف الأكثر» وبالتال جريان البراءة ف الأكثر، ه دعوى لا وجه لها. بل فوق ذلك، فإنّه (قده) يعتبر تصور هذا
عامل سبباً لانحلال نفسه»؛ والحال أنّ الانحلال يفتقر إل العلم الإجمال ون «نفسه هو أن ي؛ وذلك لأنّ لازم«الانحلال أمراً «محالا

خارج مستقل. ويشير المحقق النائين (قده) إل هذا المبن بقوله:

و العلم التفصيل بوجوب الأقل المردد بين كونه لا بشرط أو بشرط شء هو عين العلم الإجمال بالتليف المردد بين الأقل و الأكثر
و مثل هذا العلم التفصيل لا يعقل أن يوجب الانحلال، لأنّه يلزم أن يون العلم الإجمال موجبا لانحلال نفسه.[4]

الجواب عن استحالة الانحلال والصياغة المعقولة لـ«العلم التفصيل بالقدر المتيقَّن»

النتة الأول: إنّ محذور «انحلال العلم الإجمال من داخله» وارد؛ إلا أنّ المسلك الصحيح هو «تحليل المتعلَّق» وإعمال «أصل
.تفصيل ل به علمفالمعلوم بالإجمال يتضمن قدراً مشتركاً يتحص .الزائد»، لا تحليل نفس العلم الإجمال البراءة ف

النتة الثانية: إنّ «أصالة البراءة عن التقييد»، بوصفها أصلا نافياً للإلزام الزائد، تُمثّل عاملا خارجياً معتبراً لإسقاط تنجيز طرف
التقييد. فبنف التقييد، تتقلص دائرة الاشتغال إل القدر المتيقَّن.

النتة الثالثة: إنّ قاعدة «الاشتغال اليقين يقتض الفراغ اليقين» تبق محفوظةً بعد تنقيح الموضوع؛ وذلك لأنّ امتثال «الأقل»
بعد نف التقييد، يعدُّ عرفاً وعقلا امتثالا يقينياً للتليف المحرز.

ز علالمرت «ممحله «الانحلال الح يحل (من داخل العلم الإجمال أي الناش) تة الرابعة: وبهذا، فإنّ الانحلال المستحيلالن



ركن خارج (وهو الأصل الموضوع)؛ وذلك من دون الوقوع ف محذور الدور.

النتيجة: ف الصورة الأول، فإنّ المجرى الصحيح للأصل هو «التقييد»، وتجري «أصالة البراءة عن التقييد» بلا معارض. وأما
النفسية والغيرية، فلونها من كيفيات الجعل، لا تون مجرى للأصول. فالنتيجة الامتثالية ه التخيير ف ترتيب الامتثال. وإنّ

جوابنا الصناع ناظر إل تمييزٍ محوري، وهو أنّ المحال هو «الانحلال من داخل العلم»؛ وأما «الانحلال الحم» فهو معقول،
ويرتز عل ركنين:

الركن الأول: وهو العلم التفصيل بالواقع بالقدر المتيقَّن من المتعلَّق. فف الدوران بين الأقل والأكثر، يون الأقل هو القدر
المشترك الداخل واقعاً ف كلا التقديرين؛ وعليه، فإنّ التليف بالأقل ثابت تفصيلا و واقعاً، لا أنّ العلم الإجمال هو الذي ولّد العلم

.التفصيل

الركن الثان: وهو الأصل الموضوع الناف للزائد. فإذا كانت الزيادة حيثيةً قابلةً للجعل (كالجزء أو القيد)، فإنّ الشك فيها هو
شكٌّ ف إلزام زائد، فتجري البراءة الموضوعية بالنسبة إليها (وف مقامنا ه: «أصالة البراءة عن التقييد»). وبنف التقييد، تتقلص
«الفراغ اليقين يقتض يقينياً. وبهذا، تُحفَظ كبرى «الاشتغال اليقين ون الإتيان بالأقل امتثالاالقدر المتيقَّن، وي دائرة الاشتغال إل

أيضاً؛ وذلك لأنّ الفراغ اليقين من التليف المحرز يتحصل بعد تنقيح الموضوع.

فالمتحصل هو أنّ محذور المحقق النائين إنما يتوجه إل الصورة الخاصة الت تُدَّع فيها نشأة الانحلال من نفس العلم. وأما إذا
استُخلص المعلوم التفصيل بالواقع من صميم المتعلَّق، ونُف الزائد بالأصل الموضوع، فإنّ الانحلال الحم يون معقولا ولا

يقع دور ف البين. وعل هذا المبن، فعل الرغم من أنّ مبن الإمام (قده) ف لزوم الاحتياط قابل للدفاع، فإنّ القول بـ«الانحلال
الحم» — عند فرض تمامية الأصل الموضوع الناف للتقييد — هو الآخر موجه صناعياً. وعليه، فف الصورة الأول، تون

«أصالة البراءة عن التقييد» جاريةً ف الجملة، ويستقر التخيير ف ترتيب الامتثال.

لام المحقق النائينتحقيق الشهيد الصدر ل

رارها. ففن مع قيدٍ مهم، وهو وحدة الواقعة وعدم تول ،رأي المحقق النائين الصورة الأول الشهيد الصدر (قده) ف يرتض
هذا الفرض، تجري أصالة البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء بلا معارض، ولا ينعقد عملياً إشال تعارض البراءتين الذي طرحه

السيد الخوئ؛ وذلك لأنّ الملف لا يمنه ف رتبة واحدة أن يستند إل كلا الأصلين المؤمنين (وهما البراءة من التقييد والبراءة من
رار، فإنّ العلم الإجمالوأما إذا كانت الواقعة قابلةً للت .«مان الجمع هذا هو ملاك «الانحلال الحنفسية الوضوء). وإنّ عدم إم

التدريج يغدو منجِزاً، ولم يعد لذلك التوجيه أثر.

إعادة بناء استدلال الشهيد الصدر بدقة: إنّ وجوب الصلاة النفس معلوم. وأصل تعلّق الوجوب بالوضوء هو الآخر معلوم، وإنما
يقع التردد ف كونه نفسياً أو غيرياً. والشك إذن هو ف تقييد متعلَّق الصلاة بالوضوء. وف هذا الفرض، يمن تصور أصلين

مؤمنين: 1- البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء. 2- والبراءة من الوجوب النفس للوضوء. والنتة المحورية ه أنّ هذين الأصلين
لا يمن الاعتماد عليهما ف عرضٍ واحد. فالبراءة من التقييد إنما تون ناجعةً ف فرض «فعل ذاتِ الصلاة» فحسب؛ أي أنّ هذه
البراءة إنما تؤمنك من العقوبة عل ترك القيد (وهو الوضوء) حينما تريد أن تأت بالصلاة «بدون وضوء». وأما لو تركت الصلاة
أصلا، فإنك تون قد تركت الواجب النفس للصلاة، فتستحق العقوبة يقيناً؛ وعليه، فلا يون للبراءة من التقييد موضوعٌ أساساً.

وأما ف نفس فرض «فعل الصلاة» ولن «بدون وضوء»، فإنّ البراءة من نفسية الوضوء لا تجري؛ وذلك لأنك تعلم ف هذه الحالة
أنّ ترك الوضوء يستتبع عقوبةً «عل نحو القطع»: إما من باب الوجوب النفس للوضوء (لو كان نفسياً ف الواقع)، وإما من باب



ترك الواجب المقيد (لو كان الوضوء غيرياً وقيداً للصلاة). وتعلم أيضاً أنّ العقوبتين ليستا ثابتتين معاً (إذ لا يمن أن يون
الوضوء نفسياً وغيرياً ف آنٍ واحد). وعليه، فإنّ «ترك الوضوء» ف هذه الحالة يستتبع عقوبةً قطعاً؛ فالبراءة من نفسية الوضوء لا
تؤمن الملف هنا، إذ حت لو رفعت النفسية، يبق احتمال العقوبة من جهة التقييد قائماً. ولو رفعت التقييد، يبق احتمال العقوبة

من جهة النفسية قائماً.
فلا يمن ف عرضٍ واحد الاعتماد عل كلا أصل البراءة بالنسبة إل فعل واحد، حت ينتف العقاب باللية. وهذا هو بعينه ملاك

«الانحلال الحم» ف الشبهات المحصورة: فعل الرغم من بقاء العلم الإجمال عل حاله، إلا أنّه لما كان الملف لا يستطيع
الاعتماد عل جميع الأصول المؤمنة ف الأطراف معاً، فإنّ الأصل ف أحد الأطراف يجري «بلا معارض».

النتيجة ف الواقعة الواحدة: بما أنّ البراءة من نفسية الوضوء لا تون ناجعةً ف موضوع البراءة من التقييد (وهو الإتيان بالصلاة
بدون وضوء)، فإنّ الأصل المؤمن الوحيد المتبق هو البراءة من التقييد، وه تجري بلا معارض. فالنتيجة إذن تتفق مع ما ذهب
إليه المحقق النائين، وه أنّه ف الواقعة الواحدة، تجري البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء، وتون الصلاة بدون وضوء مجزئةً

(وذلك ف مقام الأصل العمل وعند فقدان الدليل اللفظ الخاص). وأما إذا تررت هذه الواقعة مراراً (أي مع تعدّد الواقعة)، فإنّ
علماً إجمالياً «تدريجياً» ينعقد ويغدو منجِزاً؛ وذلك لأنّ الملف يمنه عل نحو التناوب أن يعتمد مرةً عل البراءة من التقييد،

مخالفة نهاية المطاف إل ات المتناوبة فنحوٍ يؤول معه الجمع بين هذه التمس البراءة من نفسية الوضوء، عل ومرةً أخرى عل
قطعية عملية. وف هذه الحالة، تتعارض الأصول المؤمنة ف مجموعها، وتصل النوبة إل الاحتياط.

ف الواقعة الواحدة، فإنّ مبن المحقق النائين — بتقرير وتميل الشهيد الصدر — تام؛ إذ تجري «أصالة البراءة عن التقييد» بلا
معارض، ويتحقق بذلك الانحلال الحم؛ ويون الملف مخيراً ف تقديم الوضوء عل الصلاة أو تأخيره. وأما ف الوقائع

المتعددة، فيوجد إمانٌ للأثر العمل للبراءة من النفسية (بوصفها نافيةً للعقوبة الزائدة)، فتتعارض مع البراءة من التقييد؛ ويون
لية القائلة بأنّ «الأصل لا يجري إلا فهذه الحالة هو الاحتياط. ومع ذلك، لا بد من ملاحظة الضابطة ال القاعدة ف مقتض

المجعول» والفارق ف ظرف التطبيق، منعاً من الخلط بين الحيثيات والوقوع ف التعارض. ويشير الشهيد الصدر (قده) إل هذا
المبن بقوله:

و الصحيح ما أفاده المحقق النائين (قده) فيما إذا فرض وحدة الواقعة و عدم تررها.

توضيح ذلك: ان أصالة البراءة عن التقيد مع أصالة البراءة عن وجوب الوضوء النفس لا يمن للملف الاستناد إليهما معا، لأن
كانت هذه العقوبة معلومة عل فرض تركها، و إلا فرض فعل ذات الصلاة لا ف البراءة عن التقيد تجري للتأمين عن العقوبة ف

كل حال، و ف فرض فعل الصلاة لا تون البراءة عن وجوب الوضوء جارية، لأنه ف هذا الحال يعلم بأن ف ترك الوضوء عقوبة
واحدة عل كل حال، اما من جهة وجوبه نفسيا أو من جهة وجوب التقيد به، كما يعلم بأنه ليس ف تركه عقوبة أخرى زائدة، إذ لا

يحتمل بحسب الفرض ان الوضوء واجب نفس و غيري ف آن واحد. و هذا هو ملاك للانحلال الحم ف أطراف الشبهة
المحصورة الت لا يمن فيها للملف الاستناد إل الأصول المؤمنة جميعا ف عرض واحد، و عليه فتجري البراءة عن وجوب
التقيد بلا معارض، هذا إذا كانت الواقعة مرة واحدة و اما إذا كانت متررة فسوف يتشل علم إجمال تدريج منجز كما هو

واضح.[5]

الصورة الأول؛ الخلاصة والرأي المختار

فرض المسألة: تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط. أطراف العلم الإجمال: 1- الوجوب النفس للوضوء؛ 2- ووجوب
تقييد الصلاة بالوضوء. مع فرض العلم التفصيل بطبيع وجوب الوضوء أيضاً.

مجرى الأصول: إنّ النفسية والغيرية من كيفيات الجعل، وليستا بما هما هما مجعولا شرعياً؛ ولهذا، فإنهما لا تقعان مجرى للأصل



العمل. والمجرى الصحيح هو «تقييد الصلاة بالوضوء»؛ فالشك فيه هو شكٌّ ف حيثية قابلة للجعل، فتجري فيه أصالة البراءة عن
التقييد.

الآراء المطروحة

القائلون بالاحتياط: الإمام الخمين، والمحقق الخوئ، والسيد الروحان (قدس سرهم). ومدار كلامهم عل أنّ البراءتين (البراءة من
قائماً بلا انحلال، وذلك بملاك كبرى الاشتغال (وه العلم الإجمال التقييد والبراءة من النفسية) متعارضتان، فتتساقطان، ويبق

«الاشتغال اليقين يقتض الفراغ اليقين»)؛ فتجري أصالة الاحتياط.

القائلون بعدم لزوم الاحتياط: المحقق النائين والشهيد الصدر (قدس سرهما). وتوجيههما هو أنّه ف الواقعة الواحدة، لا يجري إلا
«البراءة من التقييد»، ولا تون النفسية مجرى للأصل. فلا ينعقد تعارض بين البراءتين (لا سيما مع ضابطة «اختلاف ظرف

.مالتطبيق» عند الشهيد الصدر)، ويتحقق بذلك الانحلال الح

التحليل الصناع: إنّ الأصل لا يجري إلا ف المجعولات، وعنوانا «النفسية» و«الغيرية»، بوصفهما حيثيتين انتزاعيتين، لا يترتب
عليهما أثر إلزام مستقل حت يرفعه الأصل الترخيص. وأما ف المقابل، فإنّ لـ«التقييد» أثراً شرعياً مباشراً (وهو لزوم الإتيان

بالصلاة عل نحو التقييد)، وهو ينف بالبراءة. وهذا النف للأثر ليس أصلا مثبِتاً، وهو نظير البراءة ف الجزئية والشرطية. فالبراءة
من التقييد تجري ف ظرف فعل الصلاة للتأمين من إلزام القيد. وأما «البراءة من النفسية»، فحت لو صوِرت عل أنها نف للعقوبة
الزائدة، فإنّ ظرفها هو ترك الوضوء (ف فرض ترك الصلاة). فوحدة المورد والزمان مخدوشةٌ، فلا ينعقد تعارض. وفوق ذلك، فإنّ

النفسية بما ه كيفيةٌ للجعل، خارجةٌ ف الجملة عن مجاري الأصل.

الجواب عن كبرى الاشتغال ودعوى عدم الانحلال: إنّ الانحلال المستحيل هو ذلك الذي ينشأ من داخل العلم الإجمال. وأما هنا،
فإنّ «الانحلال الحم» إنما يتحصل بركن خارج، وهو الأصل الموضوع الناف للتقييد، الذي يقلّص دائرة الاشتغال إل القدر

.«الفراغ اليقين يقتض يقينياً، فلا يتعارض مع كبرى «الاشتغال اليقين دُّ امتثالاعالقيد ي المتيقَّن. وعليه، فإنّ امتثال الأقل بعد نف

فالمتحصل هو أنّه ف الواقعة الواحدة، تجري أصالة البراءة عن التقييد بلا معارض؛ فتُرفَع بذلك القيدية المشوكة، وتثبت نتيجة
الإطلاق ف جانب الصلاة. ويون الملف مخيراً ف ترتيب الامتثال: فله أن يقدِّم الوضوء ثم يأت بالصلاة، وله أن يأت بالصلاة

أولا ثم يمتثل الأمر بالوضوء. وينبغ التنبيه عل أنّ هذه النتيجة مرتزةٌ عل الفرض القائم عل تماثل الوجوبين والشك ف أصل
التقييد ف مقام الجعل؛ لا عل فرض إحراز الشرطية الشرعية للوضوء ف الفقه الفرع. وعليه، فالمختار عندنا، انسجاماً مع

المحقق النائين والشهيد الصدر، هو أنّه ف الصورة الأول (الواقعة الواحدة)، يون الأصل المؤثر الوحيد هو «أصالة البراءة عن
ونتيجةُ ذلك ه .مبين البراءتين، ويتحقق الانحلال الح للأصل، فلا ينعقد تعارض التقييد»؛ فإنّ النفسية والغيرية ليستا مجرى

.كل حال، وتقديم الوضوء هو الأول سناً علعدم لزوم الاحتياط؛ وإن كان الاحتياط ح

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

----------------------------
[1]‐ فوائد الأصول ٢٢٢:١-٢٢٣.

[2]‐ نفس المصدر السابق ١٥٩:٤-١٦٢.

[3]‐ ‏روح اله خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏ (قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415)، ج 1،



.375-374

[4]‐ ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، با محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)،
ج 4، 159.

[5]‐ ‏محمد باقر الصدر، بحوث ف علم الأصول‏، با محمود هاشم شاهرودی (قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب
اهل بيت عليهم السلام‏، 1417)، ج 2، 226.

--------------------------
المصادر

‐ الصدر، محمد باقر‏. بحوث ف علم الأصول‏. با محمود هاشم شاهرودی. ۷ ج. قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر
مذهب اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.

‐ خمین، روح اله‏. مناهج الوصول إل علم الأصول‏. قم: موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ نائین، محمدحسین‏. فوائد الاصول‏. با محمد عل کاظم خراسان. ۴ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


