
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 12 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 13 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف الصورة الأول من البحث، ومع فرض تماثل الوجوبين من حيث الإطلاق والاشتراط، يذهب الإمام الخمين (قده) إل لزوم
الاحتياط، ويخالف سبذلك مختار المحقق النائين. فصورة العلم الإجمال ه: إما أن يون وجوب الوضوء نفسياً، وإما أن تون
الصلاة مقيدةً بالوضوء؛ مع فرض العلم التفصيل بطبيع وجوب الوضوء (الأعم من النفس والغيري). ويصرح الإمام (قده) بأنّ
البراءة من التقييد لا تجري؛ وذلك لأنّ العلم الإجمال المذكور منجِز، ولا ينحل بالعلم التفصيل بطبيع الوجوب، بل إنّ الانحلال

بهذا الوجه يستلزم المحذور؛ وه النتة نفسها الت قررها المحقق النائين ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين بناء عل كبرى
تفصيل علم» إل غير كافٍ، وإنّ انحلال العلم الإجمال حيث إنّ الامتثال الاحتمال ،«الفراغ اليقين يقتض الاشتغال اليقين»
بالأقل» و«شكٍّ بدوي ف الأكثر» غير معقول. وأما ف المقابل، فإنّ المحقق النائين يرتض جريان «أصالة البراءة عن التقييد»

ويأخذ بـ«نتيجة الإطلاق»، قائلا إنّ الوضوء واجب عل كل حال (سواء كان نفسياً أم غيرياً)، وإنّ الشك إنما هو ف تقييد الصلاة.
ومحل النزاع هو ف أنّ العلم الإجمال المذكور هل يمنع من جريان البراءة من التقييد، أم يمن التمسك بـ«الانحلال الحم»؟ 

وبحسب نظرنا، فإنّ الانحلال الحم يرتز عل ركنين: 1- تحليل المتعلَّق وإثبات «المعلوم التفصيل بالواقع» ف القدر المتيقَّن
(وهو الأقل). 2- وجريان الأصل الموضوع الناف للزائد (وهو البراءة من التقييد)، الذي يقلّص دائرة الاشتغال إل القدر المتيقَّن،
ويجعل امتثال الأقل امتثالا يقينياً. وفوق ذلك، فبحسب تقرير الشهيد الصدر، فإنّ تعارض البراءة من التقييد مع البراءة من النفسية
منتفٍ ف الواقعة الواحدة. فالمتحصل هو وجود مسلين منهجيين: مسلك الإمام الخمين والمحقق الخوئ، الذي يرتز عل بقاء

العلم الإجمال والاحتياط. ومسلك المحقق النائين والشهيد الصدر، الذي يرتز عل البراءة من التقييد والتخيير ف ترتيب
الامتثال. واختيار أيٍ منهما منوطٌ بقبول الانحلال الحم ودور الأصل الموضوع ف نف القيد أو رفضه.

الصورة الثانية ف كلام المحقق النائين: الجريان الثلاث للبراءة

ف الصورة الثانية، يفرض أنّ اشتراط «خصوص الوجوب النفس المعلوم» بالوقت محرز؛ وكمثالٍ عل ذلك: فإنّ وجوب
الصلاة وجوب نفس، وتعلّقه بـ«ما بعد دخول الوقت» أمر مسلَّم. وف الوقت نفسه، فإنّ نسبة «وجوب الطهارة» إل الوقت
مرددةٌ بين الإطلاق والاشتراط؛ بمعن أننا لا نعلم هل حم الطهارة مطلق من حيث الزمان أم مقيد. فمن وجهة نظر المحقق

النائين، فإنّ المنهج الصناع ف هذه الصورة هو أن نفك محاور الشك الثلاثة بعضها عن بعض، وأن نبحث ف كل محورٍ عن
مجرى الأصل العمل والنتيجة الامتثالية المترتبة عليه عل نحوٍ مستقل. وإنّ محصل هذا البحث الثلاث يضمن انسجام الصورة

منطقياً من جهة، ويمنع من الخلط بين الحيثيات ونشوء التعارض بين الأصول من جهة أخرى.

المحور الأول: الشك ف تقييد متعلَّق الصلاة بالطهارة

فرض الشك هو: هل «متعلَّق وجوب الصلاة» مقيدٌ بالطهارة أم لا؟ وبعبارة أخرى: هل وجوب الصلاة النفس مشروطٌ
بـ«الوضوء» أم لا؟ فالحيثية محل البحث ه الحيثية الوضعية للتقييد، لا حيثية كيفية الجعل (نفس/غيري). وف هذا المقام، فإنّ
المجرى الصحيح هو «أصالة البراءة عن القيد الزائد». فالشك ف التقييد هو شكٌّ ف حيثية قابلة للجعل، وف مثل هذه الموارد،

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


يجري الأصل الترخيص ويرفع الإلزام الزائد. والنتيجة ه نف تقييد الصلاة بالطهارة وإثبات «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة،
وبالتال إثبات نفسية الوضوء. وبعبارة أخرى، فما هو الحال ف الصورة الأول، ينتف الالتزام بالإتيان بالصلاة عل نحو التقييد،

ولا يون الملف ف كلفة من حيث تقييد الصلاة بالطهارة.

المحور الثان: الشك ف الوجوب النفس للطهارة «قبل الوقت»

فلو كان «وجوب الطهارة» نفسياً، لبق عل إطلاقه ولم ين مقيداً بالوقت. وأما لو كان وجوبه غيرياً، لان تابعاً لوجوب
الصلاة، وبالتبع يون مشروطاً بدخول الوقت. والآن، فإننا نشكّ ف أصل ثبوت الوجوب النفس للطهارة «قبل الوقت». وهنا
تجري «أصالة البراءة» من الوجوب قبل الوقت؛ وذلك لأنّ الفرض هو الشك ف إلزام مستقل قبل الوقت، ومجرى الأصل هو
الموضع المجعول المشوك. وعليه، فإنّ محصل الأمر من هذه الحيثية يبدو لصالح الغيرية؛ أي أنّه عل الأقل ينف «وجوب

الطهارة قبل الوقت»، ولو كان ثمة إلزام بالطهارة، لان مختصاً بـ«ما بعد دخول الوقت»؛ سواء كان وجوب الطهارة ف التحليل
،فإنّ الأصل يرفع نطاق الإلزام عن مرحلة ما قبل الوقت، ويثبت بذلك أنّه لو كان ثمة وجوب :نفسياً أم غيرياً. وببيانٍ أدق الثبوت

فهو مقيدٌ بظرف ما بعد الوقت.

المحور الثالث: الشك ف وجوب الوضوء للمتوض قبل الوقت

أنّ «وجوب الطهارة بعد الوقت» هل هو مطلق، أم أنه يختص بمن لم يتوضأ «قبل الوقت»؟ أي أنّ من أت والشك هنا هو ف
بالطهارة «قبل الوقت»، فهل يتوجه إليه وجوب بالطهارة بعد دخول الوقت أم لا؟ وبصياغة اصطلاحية أدق: هل «وجوب الطهارة
بعد الوقت» مطلق ف حق الجميع، أم أنه يختص بـ«من لم يتوضأ قبل الوقت»؟ وهنا أيضاً تجري «أصالة البراءة» من الوجوب

بعد الوقت بالنسبة إل «المتطهر قبل الوقت»؛ وذلك لأننا نشكّ ف تعلّق إلزام جديد بمثل هذا الملف، والأصل يرفع الإلزام
المشوك.

ل الطهارة «قبل الوقت»، فإنه لا يثبت فلف لو كان قد حصون النتيجة من هذه الحيثية لصالح النفسية؛ أي أنّ المالنتيجة: ت
عهدته إلزام جديد بعد دخول الوقت. وهذه النتيجة لا تتناف مع نتيجة المحور السابق؛ فالمحور الثان قد نف نطاق الإلزام عن

مرحلة «ما قبل الوقت»، والمحور الثالث قد أثبت أنّه حت بعد الوقت، لا ينعقد إلزام جديد بالنسبة إل «المتطهر قبل الوقت».

الخلاصة النهائية للصورة الثانية: بناء عل التفيك الثلاث المتقدم، تجري ثلاثة أصولٍ ترخيصية بلا معارض، وينقّح كل منها
حيثيةً من حيثيات المسألة: 1- أصالة البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء. 2- وأصالة البراءة من الوجوب النفس للوضوء قبل

الوقت. 3- وأصالة البراءة من الوجوب بعد الوقت بالنسبة إل من تطهر قبل الوقت. وهذه الأصول الثلاثة لا تتعارض فيما بينها؛
وذلك لأنّ موضوعاتها وظروف جريانها متباينة، و«وحدة المورد» الت ه شرط التعارض مفقودة. كما أنّ «أصل وجوب

الطهارة بعد الوقت» — ف حق من لم يتوضأ بعد — معلوم ف الجملة؛ إلا أنّ هذا العلم أعم من أن تون الصلاة مقيدةً به أم لا،
وهو أعم أيضاً من أن يسري ذلك الوجوب إل «المتطهر قبل الوقت» أم لا. وعليه، فإنّ العلم المذكور لا يمنع من جريان الأصول

ف تلك المحاور الثلاثة؛ إذ إنّ كل أصل منها إنما يتصدى لرفع الإلزام المشوك ف نطاقه الخاص، فلا يزاحم الآخر.

الثمرة الامتثالية وصلتها بالصورة الأول: إنّ الثمرة الامتثالية لهذه الصورة بينة. فمن جهة، وبسبب جريان البراءة من التقييد، لا
يون الملف ملزماً بالإتيان بالصلاة عل نحو التقييد، فتثبت «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة. ومن جهة أخرى، وبواسطة

البراءة ف عل بتحصيل الطهارة قبل حلول الوقت. وكذلك، وبناء ليفعهدته ت البراءة من الوجوب قبل الوقت، لا يثبت ف
المحور الثالث، فلو كان الملف قد تطهر قبل الوقت، لم يتوجه إليه إلزام جديد بعد دخول الوقت. نعم، إنّ «أصل وجوب الطهارة
بعد الوقت» بالنسبة إل من لم يتوضأ بعدُ معلوم ف الجملة. إلا أنّ هذا العلم، بحسب التحليل الصناع، أعم من أن تون الصلاة

مقيدةً به، وهو أعم أيضاً من أن يون تقديم الطهارة عل الصلاة لازماً. وعليه، فإنّ الجمع عرفاً بين امتثال الصلاة وامتثال الطهارة



متأخراً (عل فرض ثبوت وجوبها النفس) لا يستتبع محذوراً. وعل تقدير الغيرية أيضاً، فبما أنّ تقييد الصلاة قد انتف، فلا يثبت
،التقييد تتفق مع نتيجة الصورة الأول هذا القياس، فإنّ نتيجة هذه الصورة من حيث نف الصلاة. وعل الإلزام بتقديم الطهارة عل

مع فارقٍ هو أنّ نسبة وجوب الطهارة إل ظرف الزمان قد نُقّحت هنا عل نحوٍ مستقل.

وجه عدم التعارض وعدم الحاجة إل الانحلال: والنتة الصناعية المهمة ه أنّه لا حاجة ف هذه الصورة إل طرح مسألة
«الانحلال» — لا الحقيق ولا الحم؛ وذلك لأنّه لا يقع تعارض بين الأصول أساساً حت نلجأ إل الانحلال. فالأصول الثلاثة تجري

جميعها ف أفق موضوع متباين وعل وفق القاعدة: فالبراءة من التقييد تجري ف ساحة الحم الوضع القابل للجعل. والبراءة
من الوجوب قبل الوقت تجري ف ساحة الحم النفس المحتمل. والبراءة من الوجوب بعد الوقت بالنسبة إل «المتطهر قبل
الوقت» تجري ف ساحة ذلك الحم نفسه بحسب موضوعه المضيق. وعليه، فلا يعدُّ أي منها «أصلا مؤمناً معارِضاً» للآخر،

ويون الجمع بينها جمعاً صناعياً متسقاً. وقد قرر المحقق النائين هذه البنية بوضوح، حيث يقول:

و أما الصورة الثانية و ه ما علم فیه اشتراطُ خصوص الوجوب المعلوم کونُه نفسیاً، فالشكّ فیها من جهة تقید ما علم کونُه
نفسیاً بالآخر یون مجرى للبراءة، كما أنّ الشكّ فیها من جهة الشكّ ف الوجوبِ النفس قبل حصولِ ما هو شرطٌ للوجوب الآخر

یة، فیختص وجوب الطهارة ف مفروض المثال بما بعد الوقت الّذی مجرى للبراءة أیضاً، فتون النتیجة من هذه الجهة نتیجة الغیر
هو شرط لوجوب الصلاة. نعم، هناك جهة أخرى للشكّ و النتیجة معها للنفسیة، و ه جهة الشكّ ف أنّ الوضوء مثلا إذا أت به قبل

الوقت یسقط به الوضوء فیما بعد الوقت أو لا؛ و بعبارة أخرى، یون الشكّ ف أنّ وجوب الوضوء بعد الوقت مطلق أو مختص
بمن لم یتوضأ قبله، و مقتض البراءة هو عدم الوجوب بالإضافة إل المتوض قبله، فیون النتیجة مع الوجوب النفس. و

بالجملة، أصالة البراءة بالإضافة إل تقیید الصلاة بالوضوء و بالإضافة إل وجوبه قبل الوقت و وجوبه بعد الوقت لمن توضأ قبل
الوقت بلا معارض؛ فإنّ أصل وجوبه لمن لم یتوضأ قبل الوقت و إن كان معلوماً بعد دخوله إلا أنّه أعم من أن تون الصلاة

متقیدةً به حت لا یجوز الإتیانُ به بعدها.[1]

النتيجة النهائية: وبهذا، فإنّ الصورة الثانية، ف إطار «التفيك الثلاث»، تؤول إل نتيجة بينة ومتسقة: وه جريان ثلاث براءاتٍ بلا
معارض، كل منها ف ظرفه الخاص، وتجتمع جميعها ف اتجاه واحد، وهو: نف تقييد الصلاة بالطهارة، ونف وجوب الطهارة قبل

المنطق الأصول تراع ،المتطهر قبل الوقت. وهذه المجموعة، من جهة الوجوب الجديد بعد الوقت بالنسبة إل الوقت، ونف
القائم عل «رفع الإلزام الزائد»، ومن جهة أخرى، تؤول إل «نتيجة الإطلاق» ف جانب الصلاة؛ وذلك من دون الوقوع ف تعارض

الأصول أو الافتقار إل التمسك بمبحث الانحلال. كما أنّ هذا البحث يشف عن أنّ محور التحليل هو دائماً «المجعول» و«ظرفه
وموضوعه»، وأنّ كيفيات الجعل — كالنفسية والغيرية — لا دور لها ف مجاري الأصل إلا بمقدار دخالتها ف تعيين نطاق

المجعول.

إشال المحقق الخوئ عل المحقق النائين ف الصورة الثانية

ف الصورة الثانية من محل البحث، فإنّ مبن آية اله الخوئ (قدس سره) يرتز عل أنّ نسبة «الوجوب النفس المحتمل
للوضوء» إل ظرف الزمان ه الت تحدِّد مسار الأصول العملية. ومن هذا المنطلق، فإنه (قده) يفرِع الصورة إل فرضين اثنين:

1- إما أن تون النفسية المحتملة مقيدةً بـ«ما قبل الوقت». 2- وإما أن تون مطلقةً وغير مقيدة بما قبل الوقت. وف كل من
هذين الفرضين، وبناء عل القاعدة الت قررها ف موضعها — وه «تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات» — يون التليف

الأصول والامتثال مختلفاً. وف ما يل، نعرض هذين الفرضين وما يترتب عليهما من نتائج ببيانٍ منقَّح.

الفرض الأول: كون النفسية المحتملة للوضوء مقيدةً بما قبل الوقت

صورة الشك ف هذا الفرض ه كالتال: إنّ لدينا علماً إجمالياً بأحد إلزامين زمانيين متباينين ف ظرف الامتثال: إما «لزوم



الإتيان بالوضوء قبل الوقت» (لو كان وجوب الوضوء نفسياً ومقيداً بما قبل الوقت). وإما «لزوم الإتيان بالوضوء بعد الوقت» (لو
كان وجوب الوضوء غيرياً وتابعاً لوجوب الصلاة). وببيان آخر: فإنّ العلم الإجمال يتحقق بمعن أنّه «إما أن أتوضأ الآن، وإما
ف ِزمنج «أنّ «العلم الإجمال ه ن أحد الطرفين. والقاعدة المحورية عند المحقق الخوئأن أتوضأ لاحقاً»، من دون أن يتعي

التدريجيات كما هو منجِز ف الدفعيات. ويعن ذلك أنّ هذا المقدار من العلم كافٍ لسقوط الأصول الترخيصية عن الأطراف، فلا
يمن التمسك بـ«أصالة البراءة» ف أيٍ من الطرفين (قبل الوقت أو بعده). والملاك ف ذلك بين: وهو أنّ جريان البراءة ف كلا

.از الأصولالسيرة العقلائية والارت عل ن الالتزام به بناءللمخالفة القطعية العملية؛ وهذا مما لا يم الطرفين مستلزم

وعل هذا الأساس، تتضح النتيجة الأصولية والامتثالية ف هذا الفرض: وه أنّ الرجوع إل البراءة ف أيٍ من طرف ما قبل الوقت
وما بعده غير جائز، وأنّ الوظيفة ه الاحتياط. والاحتياط الناجع والمطمئن ف هذا المقام هو أن يأت الملف بـ«الوضوء قبل

الوقت»؛ وذلك لأنّه: إن كان الواقع هو «الوجوب النفس قبل الوقت»، فقد امتثل. وإن كان الواقع هو «الوجوب الغيري بعد
الوقت»، فإنّ ذلك الوضوء نفسه — مع فرض بقاء الطهارة — يف للصلاة بعد دخول الوقت. ومن الطبيع أنّه لو بطل الوضوء

المتقدِّم، فإنّ الملف، بمقتض حم العقل بالاحتياط، يرر الوضوء بعد دخول الوقت حت يتحقق الامتثال القطع للوظيفة.

ولا يخلو التدقيق ف النتة الت يصرح بها المحقق الخوئ من فائدة: وه أنّ مراده من أنّ «البراءة لا تجري ف أيٍ منهما» إنما هو
ناظر إل «أصل الإلزامين الزمانيين المتنافيين» (وهما لزوم الإتيان بالوضوء قبل الوقت عل تقدير النفسية المقيدة، أو لزومه بعد
الوقت عل تقدير الغيرية)؛ لا أنّه لو توضأ أحدٌ «قبل الوقت» وبق وضوؤه إل ما بعد الوقت، وجبت عليه الإعادة حتماً. فف هذا
الفرض الأخير، فإنّ «لزوم وقوع الوضوء حتماً بعد الوقت» يعدُّ عنواناً زائداً لا دليل عليه؛ وعليه، فإنّ تقييد وقوع الوضوء بما بعد

الوقت يون مشوكاً، ويجري الأصل الترخيص بالنسبة إل هذا القيد الزائد، فينف بذلك الإعادة.

تبيين نسبة البراءات إل العلم الإجمال: مع لحاظ الفرعين المتقدمين، يتضح أنّ ركن تحليل السيد الخوئ هو «تنجز العلم
الإجمال ف التدريجيات». فالعلم الإجمال بين «لزوم الإتيان بالوضوء قبل الوقت» و«لزومه بعد الوقت» يمنع من جريان أي

براءة ناظرة إل نف هذين الإلزامين المتقابلين. وعليه، فإنّ «البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء» ه الأخرى، بحسب دعواه (قده)،
نين، مع وجود علمللوضوء قبل الوقت»، فتسقطان معاً؛ وذلك لأنّ الجمع بين المؤم تتعارض مع «البراءة من الوجوب النفس

:المقام هو كالتال ِز، يستلزم المخالفة القطعية العملية. وبيانه (قده) فمنج إجمال

و لنأخذ بالنظر ف هذه الجهات بيان ذلك: إنّ وجوب الوضوء ف مفروض المثال المردد بين النفس و الغيري إذا كان نفسياً فلا
تقدير. وعل كل د بما بعد الوقت علا وجوبه الغيري فهو مقيون مطلقاً، و أمداً بإيقاعه قبل الوقت أو يون مقييخلو من أن ي

قبل الوقت، وذلك للعلم الإجمال ن جريان البراءة عن تقييد الصلاة بالوضوء لمعارضته بجريانها عن وجوبه النفسل فلا يمالأو
بأنّه إما واجب نفس أو واجب غيري، و جريان البراءة عن كليهما مستلزم للمخالفة القطعية العملية، و قد ذكرنا ف محلّه أنّه لا

فرق ف تنجيز العلم الإجمال و سقوط الأصول عن أطرافه بين أن تون أطرافه من الدفعيات أو التدريجيات. وعل ذلك فلا بدّ من
الاحتياط والإتيان بالوضوء قبل الوقت، فإن بق إل ما بعده أجزأ عن الوضوء بعده، ولا يجب عليه الإتيان به ثانياً، وإ وجب عليه

ذلك بمقتض حم العقل بالاحتياط. فالنتيجة ه نتيجة الحم بالوجوب النفس والغيري معاً من باب الاحتياط.[2]

ز علالصورة الثانية يرت ف مسلك المحقق النائين عل ال السيد الخوئالتقرير المتقدم، فإنّ إش عل الخلاصة النهائية: بناء
دعامتين اثنتين: الأول، تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات وسقوط الأصول الترخيصية عن أطرافه. والثانية، تحليل نسبة النفسية

المحتملة إل ظرف الزمان. وعليه، فف فرض «كون النفسية مقيدةً بما قبل الوقت»، فإنّ العلم الإجمال بين «لزوم الإتيان
بالوضوء قبل الوقت» و«لزومه بعد الوقت» يمنع من جريان البراءة ف كلا الطرفين. كما أنّ البراءة من تقييد الصلاة ه الأخرى

تقع ف معرض المعارضة مع البراءة من الوجوب النفس قبل الوقت؛ فالمسلك الصحيح إذن هو الاحتياط. ويتحقق الامتثال
الاحتياط بالإتيان بالوضوء قبل الوقت؛ فإن بق إل ما بعد الوقت، كان مجزئاً ولا تلزم الإعادة. وإن بطل، تُدارِك بعد الوقت.



و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

-------------------------
[1]‐ ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، با ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 1، 170.

[2]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 394-393.
همچنین ر.ک: نائین، أجود التقریرات، همان.

----------------------
المصادر

‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.
‐ نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. با ابوالقاسم خوی. ۲ ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.


