
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 13 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 14 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف الصورة الثانية، حيث يفرض وجوب الصلاة النفس واشتراطها بالوقت، ولن تبق نسبة وجوب الطهارة إل الوقت مرددةً
بين الإطلاق والاشتراط، فإنّ المنهج بناء عل تقرير المحقق النائين يقتض تفيك محاور الشك الثلاثة وإجراء أصل عمل مستقل

ف كل منها: 1- الشك ف تقييد متعلَّق الصلاة بالوضوء: ومجراه أصالة البراءة من القيد الزائد، ونتيجته نف التقييد وإثبات «نتيجة
الإطلاق» ف جانب الصلاة ونفسية الوضوء. 2- الشك ف الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت: ومقتضاه أصالة البراءة من

الإلزام قبل الوقت، وهو يؤول من حيث الأثر إل نتيجة تنسجم مع الغيرية (أي اختصاص الوجوب بما بعد الوقت لو كان ثابتاً).
3- الشك ف الوجوب بعد الوقت بالنسبة إل المتطهر قبله: ومجراه أصالة البراءة الت تنف الإلزام الجديد بعد الوقت (وه نتيجةٌ

لصالح النفسية ف حق المتطهر قبله).
وهذه الأصول الثلاثة، لتفاوت موضوعاتها وظروف جريانها، لا تتعارض فيما بينها، وتنتف بذلك الحاجة إل طرح مسألة الانحلال

الحم. وأما ف المقابل، فإنّ آية اله الخوئ، بناء عل قاعدة تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات، يفرِع الصورة إل فرضين: 1-
فإن كانت النفسية المحتملة مقيدةً بما قبل الوقت، فإنّ العلم الإجمال بين لزوم الوضوء قبل الوقت ولزومه بعد الوقت لا يترك
،ون مجزئاً لما بعده إن بقهو الاحتياط (أي الإتيان بالوضوء قبل الوقت، الذي ي ون المقتضمنهما، وي ٍأي للبراءة ف مجالا

ويتدارك إن بطل). 2- وإن كانت النفسية المحتملة مطلقة، فإنّ تحليله (قده) يؤول هو الآخر إل منع البراءة المؤثرة ف الطرفين
وإل الاحتياط؛ وإن كان يتمسك بالبراءة من تقييد وقوع الوضوء بما بعد الوقت ف خصوص عدم لزوم إعادة الوضوء الباق بعد

دخول الوقت.
نتيجة الصورة الثانية، من خلال جريان البراءات الثلاث بلا معارض، يخلص إل ف ل هو: أنّ مسلك المحقق النائينفالمتحص

يؤول إل ،الزمان لالتزامه بتنجيز العلم الإجمال ،المحقق الخوئ المقابل، فإنّ مبن لا تعارض فيها بين الأصول. وأما ف متسقة
الاحتياط. ومحور التمايز بينهما هو التفيك الدقيق بين المجعول وظرف الحم وحيثيات الشك المتباينة.

إشال المحقق الخوئ عل كلام المحقق النائين ف الصورة الثانية

ف التعليقة وكذلك ف «المحاضرات»، فإنّ آية اله الخوئ(قدس سره) يفرِع الصورة الثانية — الت يفرض فيها اشتراط
«خصوص الوجوب النفس المعلوم» بالوقت، مع التردد ف نسبة وجوب الطهارة إل الزمان — بناء عل نسبة «الوجوب

النفس المحتمل للوضوء» إل ظرف الزمان. وعل ضوء قاعدة «تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات»، يحدِّد مسار الأصول
العملية. ولب كلامه (قده) هو أنّه: لو فُرضت النفسية المحتملة للوضوء «منحصرةً بما قبل الوقت»، لان العلم الإجمال بين «ما

من الطرفين. ولو كانت النفسية المحتملة «مطلقةً» بالنسبة إل ٍأي للبراءة ف ِزاً، ولما ترك مجالاقبل الوقت أو ما بعده» منج
الزمان، لانت «البراءة من الوجوب قبل الوقت» سالبةً بانتفاء الموضوع، ولان التليف بعد الوقت منجزاً. وف الوقت نفسه، فلو

كان الملف قد توضأ قبل الوقت، لما لزمته إعادة الوضوء بعده؛ وذلك لأنّ تقييد «وقوع الوضوء حتماً بعد الوقت» مشوك،
فتجري البراءة بالنسبة إل هذا القيد الزائد. وف ما يل، نبين كلا الفرضين ف إشال المحقق الخوئ بالتفصيل.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


الفرض الأول: كون النفسية المحتملة للوضوء «مقيدةً بما قبل الوقت»

تقدير ثبوت الوجوب النفس يدور الأمر حينئذٍ بين إلزامين زمانيين متباينين: 1- لزوم الإتيان بالوضوء قبل الوقت، وذلك عل
المقيد بما قبل الوقت. 2- أو لزوم الإتيان بالوضوء بعد الوقت، وذلك عل تقدير ثبوت الوجوب الغيري التابع للصلاة. وببيانٍ
أجل: فإنّ للملف علماً إجمالياً بأنّ الوضوء ثابت ف عهدته إما الآن، وإما بعد دخول الوقت. وعل مبن السيد الخوئ، فإنّ

«تنجز العلم الإجمال» لا يختص بالدفعيات، بل هو ثابت ف التدريجيات (أي الظروف الزمانية) بالملاك نفسه. وعليه، فلا يجوز
الاستناد إل البراءة ف أيٍ من الطرفين؛ إذ إنّ جريان البراءة ف كلا الطرفين ومن حيث المجموع يستلزم المخالفة القطعية

العملية. والنتيجة الأصولية والامتثالية ه: أنّ المرجع هو الاحتياط. والمسلك الاحتياط الصحيح هو أن يأت الملف بالوضوء
«قبل الوقت»؛ وذلك لأنه إن كان الواقع هو الوجوب النفس المقيد بما قبل الوقت، فقد امتثل. وإن كان الواقع هو الوجوب

الغيري، فإنّ ذلك الوضوء نفسه — مع فرض بقاء الطهارة — يف للصلاة بعد الوقت. نعم، لو بطل الوضوء قبل الوقت، فإنّ
الملف، بمقتض حم العقل بالاحتياط، يعيد الوضوء بعد الوقت وقبل الصلاة، حت يتحقق الامتثال القطع للوظيفة المعلومة.
وف هذه الحالة، يون الشك ف نفسية الوضوء المقيد بما قبل الوقت مجرى للاحتياط، ويتعارض ذلك مع احتمال تقييد الصلاة

.«لجانب مادة دليل «ص بالوضوء ف

توضيح مهم: إنّ المراد من نف جريان البراءة ف هذا الفرض هو نف البراءة بالنسبة إل «أصل الإلزامين الزمانيين المتباينين»؛ لا
أنّه لو توضأ قبل الوقت وبق وضوؤه إل ما بعد الوقت، لان الإلزام بالإعادة ثابتاً حتماً. بل إنّ «لزوم وقوع الوضوء حتماً بعد

الوقت» يعدُّ عنواناً زائداً ومشوكاً، ويجري الأصل الترخيص بالنسبة إل هذا القيد الخاص، فينف بذلك الإعادة.

الفرض الثان: احتمال النفسية المطلقة بالنسبة إل الوضوء

فلو كان وجوب الوضوء نفسياً، لبق عل إطلاقه الزمان ولم يختص بما قبل الوقت. ولو كان غيرياً، لان تابعاً لوجوب الصلاة،
وبالتبع يون «بعد الوقت». وف هذه البنية، فإنّ «البراءة من الوجوب قبل الوقت» لا يون لها معن يعتدّ به أساساً؛ وذلك لأنّ

البراءة إنما ه «رفع للضيق» عن الملف، لا «رفع للسعة والإطلاق». فعندما تون النفسية — عل تقدير ثبوتها — مطلقةً، فإنّ
التقييد بـ«ما قبل الوقت» لا يدخل ف دائرة الاحتمال أصلا حت يفرض موضوعاً مستقلا للبراءة. وعليه، فبعد دخول الوقت، يون
التليف الواقع بالوضوء منجزاً؛ وذلك لتحقّق العلم الإجمال بأنّ «وجوب الوضوء» إما أن يون نفسياً (عل نحو الإطلاق)، وإما

أن يون غيرياً (بوصفه شرطاً للصلاة). ولهذا، فإنّ البراءة منهما معاً ف عرضٍ واحد غير ممنة، ويحم العقل بالاحتياط
.والامتثال القطع

الأثر الامتثال: فلو لم ين الملف قد توضأ حت دخول الوقت، وجب عليه أن يتوضأ بعد الوقت ثم يأت بالصلاة. ولو كان قد
توضأ قبل الوقت، لم تلزمه «إعادة الوضوء بعد الوقت». وملاك عدم لزوم الإعادة هو أنّ تقييد «وقوع الوضوء حتماً بعد الوقت»

— حت عل تقدير الغيرية — مجهول ومشوك، فتجري «أصالة البراءة» بالنسبة إل هذا القيد الحدوث؛ وعليه، فإنّ الوضوء
.فالسابق (مع فرض بقاء الطهارة) ي

تقرير المحقق النائين ال علصياغة الإش

بناء عل الفرضين المتقدمين، فإنّ الخلل الذي يورده المحقق الخوئ عل تقرير أستاذه المحقق النائين يتلخص ف نتتين اثنتين:

ف الفرض الأول (كون النفسية مقيدةً بما قبل الوقت): إنّ العلم الإجمال بين «ما قبل الوقت أو ما بعده» ف ظرف الزمان يسدّ
باب البراءة من كلا الطرفين. وعليه، فإنّ البراءات الثلاث الت صوِرت ف البيان المتقدم — وه البراءة من تقييد الصلاة

الأقل ف قبله — تواجه عل المتوض بالوضوء، والبراءة من الوجوب قبل الوقت، والبراءة من الوجوب بعد الوقت بالنسبة إل



فرض «قبل الوقت وبعده» مانع تنجز العلم الإجمال. وبالأخص، فإنّ البراءة من التقييد تقع ف معرض المعارضة مع البراءة من
الوجوب النفس قبل الوقت، فتسقطان معاً.

وف الفرض الثان (كون النفسية مطلقة): فإنّ «البراءة من الوجوب قبل الوقت» لا موضوع لها، ويون المجرى الصحيح الوحيد
للبراءة هو نف قيد «وقوع الوضوء حتماً بعد الوقت»، حت لا تلزم الإعادة. ونتيجةُ ذلك أنّ ما ورد ف تقرير المحقق النائين من

ح (قده) فالجهة الأخيرة». حيث يصر» إلا ف لا يتم ،الجهات المزبورة»، بحسب تصريح السيد الخوئ» البراءة ف الرجوع إل
:بالتال ،أجود التقریرات»، بعد تقسيمه الثنائ»

أما إذا كان الوجوب النفس عل تقدير ثبوته متعلقاً به غير مقيد بإيقاعه قبل الوقت فلا معن للرجوع إل أصالة البراءة عن وجوبه
قبل الوقت أصلا... و أما إذا توضأ قبله فلا يجب عليه إعادة الوضوء بعد دخوله لأنّ تقييد الوضوء بوقوعه فيما بعد الوقت و لو

ا ذكرناه يظهر الخلل فيما أفاده شيخنا الأستاذ قدّس سره فالبراءة... و مم تقدير كون وجوبه غيرياً مجهول فيرجع معه إل عل
المقام فلا تغفل.[1]

:محور التمايز قائلا ّالمحاضرات» أيضاً، وبالمنطق نفسه، يجل» وف

... و عل الثان فلا معن لإجراء البراءة عن وجوب الوضوء قبل الوقت، و ذلك لعدم احتمال تقيده به، و قد ذكرنا غير مرة أنّ
مفاد أصالة البراءة رفع الضيق عن الملّف لا رفع السعة و الإطلاق. وأما بعد الوقت فيحم العقل بوجوب الوضوء، وذلك للعلم

الإجمال بوجوبه إما نفسياً أو غيرياً... نعم لو شنا ف وجوب إعادة الوضوء بعد الوقت عل تقدير كونه غيرياً أمن رفعه
بأصالة البراءة... و قد تحصل من ذلك أنّ ما أفاده (قده) من الرجوع إل أصالة البراءة ف الجهات المزبورة لا يتم إلا ف الجهة

الأخيرة خاصة.[2]

:هو التال من تقرير السيد الخوئ ل النهائالخلاصة النهائية: المتحص

أولا: أنّ «تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات» قاعدةٌ كلية تخرج أطراف العلم الإجمال الزمانية، كما هو الحال ف الأطراف
الدفعية، عن شمول الأصول الترخيصية.

ثانياً: أنّ إطلاق النفسية المحتملة أو اشتراطها بظرف الزمان هو الأمر الحاسم؛ فلو صوِرت النفسية منحصرةً بـ«ما قبل الوقت»،
لان العلم الإجمال بين «قبل وبعد» مانعاً من البراءة ومقتضياً للاحتياط. ولو كانت النفسية مطلقة، لانت «البراءة من الوجوب
قبل الوقت» لا مورد لها، وإنما تجري البراءة من قيد «الوقوع بعد الوقت» ف فرض الوضوء السابق فحسب. وعل هذا المعيار،

ون لها وجهجميع جهاتها؛ بل إنما ي ف (قده) — لا تتم ره به المحقق النائينالنحو الذي قر فإنّ البراءات الثلاث المتقدمة — عل
ف «الجهة الأخيرة» فحسب (وه نف لزوم إعادة الوضوء بعد الوقت للمتوض قبله).

ونتيجةُ ذلك أنّ التليف الامتثال للملف ف إطار هذا المبن بين: فف فرض النفسية المقيدة، يلزم الاحتياط بالإتيان بالوضوء قبل
وضوء ون تحصيل الوضوء بعد الوقت قطعياً، ولو بقفرض النفسية المطلقة، ي الوقت، ومع بقاء الطهارة، لا تلزم الإعادة. وف

ما قبل الوقت، فإنّ الإعادة تُنف بسبب جريان البراءة من قيد «الوقوع بعد الوقت». وبهذا، فإنّ إشال المحقق الخوئ عل مسلك
المحقق النائين ف الصورة الثانية يرتز عل قاعدة تنجز العلم الإجمال الزمان وتحديد المجاري الصحيحة للبراءة، وإنّ الخلل

المشار إليه — بحسب تعبيره (قده) — إنما ينشأ من هنا بالذات.

ال المحقق الخوئلإش للسيد الروحان التحليل التفصيل



يقدّم آية اله السيد محمد الروحان ف «منتق الأصول» عرضاً وتحليلا منظَّماً لتقرير آية اله الخوئ ف الصورة الثانية، ويضع
عل ضوء ذلك جريانات البراءة الثلاثة الت صورها المحقق النائين ف هذه الصورة عل محك النقد. ومنطلق البحث عنده هو أنّه
ف هذه الصورة، لدينا علم إجمال بأصل وجوب الوضوء، ويبق التردد ف كونه نفسياً أو غيرياً. كما أنّنا لا نعلم بتماثل الوضوء

،باب الصلاة باشتراط دخول الوقت. ومع هذا الفرض التأسيس وإن كنا نقطع ف ،والصلاة من حيث الإطلاق والاشتراط الزمان
يميِز السيد الروحان بين صورتين زمانيتين، وبناء عل قاعدة «تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات» وضوابط إجراء الأصول

العملية، يرتب النتائج المترتبة عل ذلك.

الفرضان الزمانيان ف صورة محل البحث

:كالتال هذا الفرض ه ف الزمان دةً بـ«ما قبل الوقت». صورة العلم الإجمالالفرض الأول: كون النفسية المحتملة للوضوء مقي
فلو كان وجوب الوضوء نفسياً، لان ثابتاً «قبل الوقت» فحسب. ولو كان وجوب الوضوء غيرياً، لان ثابتاً «بعد الوقت»، تبعاً

لفعلية وجوب الصلاة. وهذا العلم الإجمال بين «قبل وبعد» منجِز ف كلا الظرفين الزمانيين، بحسب تصريح مبن المحقق
الخوئ. وعليه، فلا يمن ف آنٍ واحد إجراء أصالة البراءة بالنسبة إل «الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت» وبالنسبة إل «تقييد

الصلاة بالوضوء بعد الوقت»؛ وذلك لأنّ الجمع بين هذين الأصلين الترخيصيين يؤول ف نهايته إل «ترك الوضوء مطلقاً»، وهو
ما يمثّل مخالفةً قطعيةً عمليةً للعلم الإجمال. فمقتض الامتثال ف هذا الفرض هو الاحتياط؛ أي أن يأت بالوضوء قبل الوقت،

ويوقع الصلاة مقيدةً به. فلو بق وضوء ما قبل الوقت إل ما بعده، لم تلزم الإعادة، وكف ذلك الوضوء المتقدِّم، وإن لم ين تحققه
«قبل الوقت» إلزامياً من باب الوجوب النفس. وأما لو بطل الوضوء السابق، وجب تداركه بعد الوقت بمقتض حم العقل.

الفرض الثان: كون النفسية المحتملة للوضوء «مطلقةً» لا مقيدةً بما قبل الوقت. بناء عل هذا الفرض، فلو كان وجوب الوضوء
نفسياً، لان ظرفا «قبل وبعد الوقت» داخلين ف دائرة الامتثال عل السواء. ولو كان غيرياً، لان وجوبه مقيداً بـ«ما بعد الوقت»
وف معية وجوب الصلاة. وف هذا الفرض، يتناول السيد الروحان «جهات البراءة» الثلاث الت صورها المحقق النائين بالبحث

.نحوٍ تفصيل والنقد عل

الفرض الثان ف المحقق النائين نقد جريانات البراءة الثلاثة المنسوبة إل

إجمال فلدينا علم .ن؛ إذ يعود الملاك المتقدِّم نفسه للمحقق الخوئال هنا بيأ) البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء: إنّ الإش
بـ«الوجوب النفس للوضوء أو وجوب تقييد الصلاة به». وف مثل هذه الصورة، فإنّ أصالة البراءة ف أحدهما تتعارض مع

أصالة البراءة ف الآخر؛ وذلك لأنّ كلا الأصلين يؤدي دور «المؤمن» ف عرض الآخر، ويؤديان معاً إل ترك الإلزام. وعليه، فإنّ
البراءة من التقييد لا تجري بلا معارض.

ب) البراءة من الوجوب النفس للوضوء «قبل الوقت»: يرد السيد الروحان هذا المجرى بملاك امتنانية البراءة؛ فإنّ مثل هذه
البراءة «تضيِق دائرة الواجب وتقلّل من أفراد الامتثال التخييرية»، وهذا خلاف مقتض كون البراءة امتنانية. وتوضيح ذلك أنّه لو

كانت نفسية الوضوء مطلقة، لان الملف مخيراً ف امتثال التليف النفس بين الإتيان به «قبل الوقت» أو «بعده». فالتمسك
بالبراءة لنف الوجوب قبل الوقت يحدّ ف حقيقته من سعة الامتثال ويضيِق عل الملف، والحال أنّ البراءة إنما شُرِعت لرفع

الضيق لا لرفع السعة. وعليه، فف كل موردٍ تون فيه نتيجة البراءة «تضييقاً» عل الملف، يون جريانها ممنوعاً.

ج) البراءة من «وجوب إعادة الوضوء بعد الوقت» لمن توضأ قبله: يرتض السيد الروحان هذا المجرى، ولنه ينظّم «وجهه
تقدير الغيرية، فإنّ المقدار المعلوم هو «أصل تقييد الصلاة بالوضوء» فحسب، لا التقييد بـ«وضوء فعل :نحوٍ أدق عل «العلم

يقع حتماً بعد الوقت». فخصوصية «ما بعد الوقت» مشوكة، فتُنف بأصالة البراءة. وهو (قده)، مع قبوله بالنتيجة، يأخذ عل بيان
المحقق النائين؛ أي القول بأنّ «وجوب الوضوء بعد الوقت لمن لم يتوضأ قبله معلوم، وأما بالنسبة إل من توضأ فغير معلوم؛



فتجري البراءة». فمن وجهة نظر السيد الروحان، فإنّ هذا التعبير ليس «علمياً». فالمعيار العلم هو أن يبين أنّ «قيد وقوع
الوضوء بعد الوقت» لم يدخل ف نطاق المعلوم بالإجمال؛ ولهذا، فهو قابل للرفع بالبراءة.

الخلاصة النهائية للنتائج ف الفرضين

ف الفرض الأول (نفس قبل الوقت/غيري بعده): إنّ العلم الإجمال الزمان منجِز؛ وتعارض البراءتين ف طرف «قبل وبعد» لا
وجه التقييد. فإن بق القاعدة هو الاحتياط، وهو الإتيان بالوضوء قبل الوقت والإتيان بالصلاة عل يسمح بجريانهما. فمقتض

الوضوء، لم تلزم الإعادة؛ وإن بطل، تُدارِك بعد الوقت.

وف الفرض الثان (نفس مطلق/غيري بعده): لا تجري البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء (لمعارضتها بالبراءة من نفسية الوضوء).
ولا تجري البراءة من الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت (لونه تضييقاً وخلاف الامتنان). وإنما تجري البراءة من لزوم «إعادة
الوضوء بعد الوقت للمتوض قبله» فحسب؛ وذلك لأنّ قيد «ما بعد الوقت» ف التقييد ليس داخلا ف المعلوم، فالشك فيه يدفَع

بالبراءة. وعل هذا الأساس، يحفظ آية اله الروحان ركنين مبنائيين ف آنٍ واحد:

الأول: أنّ «العلم الإجمال ف التدريجيات منجِز كغيره»؛ بمعن أنّ تفاوت الظرف الزمان (قبل/بعد) لا يمنع من تنجيز العلم
الإجمال، ويسقط الأصول الترخيصية عن أطرافه.

والثان: القاعدة الامتنانية ف البراءة؛ فالبراءة إنما شُرِعت للتوسعة ورفع اللفة، وحيثما كانت نتيجتها تضييق دائرة الامتثال أو
تقليل بدائل التليف، كان جريانها غير موجه. وبهذا، فمع الحفاظ عل هذين المعيارين، يتضح تبيين تعارض الأصول ف الفرض

الأول من جهة، ويتحدّد المورد الوحيد لجريان البراءة ف الفرض الثان عل نحوٍ دقيق من جهة أخرى. وهو (قده) ف مقام
التقرير، يتحدث بصراحة عن صورتين اثنتين:

و قد ذكر السيد الخوئ ف مقام تحقيق هذه الصورة: إنّه يمن أن تتصور عل وجهين: الأول: أن يون هناك علم إجمال بوجوب
الوضوء المردد بين النفس والغيري من دون علم بالتماثل مع الصلاة ف الإطلاق والاشتراط، لن يعلم أنّه إن كان وجوب
ف محلّه أنّ العلم الإجمال ر فاً فهو ثابت بعد الوقت... و قد تقري الوضوء نفسياً فهو ثابت قبل الوقت فقط، وإن كان غير

التدريجيات منجز كغيره... و عليه فمقتض العلم الإجمال الإتيان بالوضوء قبل الوقت و الإتيان بالصلاة متقيدةً به... الثان: أن
ياً فهو مقيد بالوقت وإن كان يعلم إجمالا بوجوب الوضوء المردد بين النفس والغيري بلا علم بالتماثل، لنه يعلم أنّه إن كان غير

نفسياً فهو غير مقيد به، بل مطلق بالنسبة إل ما قبل الوقت وبعده. و ما أفاده المحقّق النائين ف الجهات الثلاث لا يخلو من
خدشة... .[3]

وف ما يل، يتناول صاحب «المنتق» الجهات الثلاث بالنقد عل نحوٍ منفصل:

من عدم انحلال العلم الإجمال تقيد الصلاة بالوضوء. فجهة الخدشة فيه: ما مر الشكّ ف ا ما أفاده من جريان البراءة فأم ...
بوجوب الوضوء أو التقيد... و أما ما أفاده من جريان البراءة ف الشكّ ف الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت فيخدش: بعدم

إمان البراءة... و أما ما أفاده من جريان البراءة من الوضوء بعد الوقت لو أت به قبله... فهو ف نفسه وإن كان تاماً، إلا أنّ الذي
ينبغ أن يذكر ف وجهه علمياً هو: أن المعلوم عل تقدير الغيرية هو أصل تقيد الواجب بالوضوء، وأما تقيده به عل أن يؤت به

[4].الخصوصية المذكورة بالبراءة... فهو وجه ليس بعلم بعد دخول الوقت فهو غير معلوم، فتُنف

النتيجة النهائية: إنّ تحليل السيد الروحان لإشال المحقق الخوئ عل المحقق النائين يقدّم صورةً واضحةً لحدود مجاري البراءة



ف الصورة الثانية:

فف الفرض الأول: فإنّ العلم الإجمال الزمان يسقط الأصول عن الأطراف ويلزم بالاحتياط.

وف الفرض الثان: فإنّ جريان البراءة اللذين ادعاهما المحقق النائين (وهما نف تقييد الصلاة ونف الوجوب النفس قبل الوقت)
مردودان؛ إما بسبب تعارض الأصول، وإما لمخالفتهما للملاك الامتنان. ويبق المورد التام الوحيد هو نف قيد «ما بعد الوقت»

ف فرض المتوض قبل الوقت. وهذه الخلاصة، مع وفائها لمبان المحقق الخوئ ف «تنجز العلم الإجمال ف التدريجيات»
و«امتنانية البراءة»، تجعل المنطق الصناع للنقد الموجه إل تقرير المحقق النائين متسقاً وقابلا للاعتماد.

للصورة الثانية ونقد السيد الخوئ «تحقيق صاحب «المنتق

إنّ صاحب «منتق الأصول»، ف مقام تلخيص الصورة الثانية، يجلّ أولا أنّ تصوير السيد الخوئ للمسألة ينحل إل «صورتين
زمانيتين» متمايزتين، مصرِحاً بأنّ الصورة الأول، وإن كانت صحيحةً من الناحية الصناعية، إلا أنها لا تنطبق عل مراد المحقق

النائين، وأنّ ما كان المحقق النائين بصدده ف كلامه إنما هو الصورة الثانية. ثم يتناول جهات البراءة الثلاث الت ادعاها المحقق
النائين بالبحث والتقييم واحدةً فواحدة، ليخلص إل نتيجة مزدوجة: وه أنّه بناء عل تحقيقه الخاص (القائم عل عدم انحلال

مبن عل بعض الجهات. وأما بناء ون لازماً فالوجوب الغيري)، فإنّ الاحتياط ي وعدم قابلية جريان البراءة ف العلم الإجمال
المحقق النائين نفسه (القائم عل الالتزام بالأمر الضمن بالشرط وتصوير الانحلال)، فإنّ جريان البراءة ف تلك الجهات يون

موجهاً وقابلا للتصحيح.

تحرير القدر المشترك والفصل بين الصورتين

إنّ القدر المشترك ف الصورة الثانية هو كالتال: وجوب الصلاة معلوم ومشروطٌ بدخول الوقت؛ وأصل وجوب الوضوء هو
الآخر معلوم، ولنه مردد بين النفس والغيري؛ وتماثل الوضوء مع الصلاة من حيث الظرف الزمان غير مفروض. وعل هذا

الأساس، يميِز المحقق الخوئ بين صورتين اثنتين:

الصورة الأول (فرض المحقق الخوئ): أن تون النفسية المحتملة للوضوء مقيدةً بـ«ما قبل الوقت»؛ وغيريته مقيدةً بـ«ما بعد
الوقت». وف هذه الصورة، فإنّ العلم الإجمال الزمان بـ«وجوب الوضوء إما قبل الوقت وإما بعده» منجِز؛ فتتعارض البراءتان

(وهما نف الوجوب قبل الوقت ونف تقييد الصلاة)، ويون مقتض القاعدة هو الاحتياط، وهو الإتيان بالوضوء قبل الوقت والإتيان
بالصلاة عل وجه التقييد. ويرتض صاحب «المنتق» أنّ هذه الصورة لا إشال فيها من الناحية الصناعية، ولنه يصرح بأنها لا

.مراد المحقق النائين إل بصلة تمت

الصورة الثانية (وه مراد المحقق النائين): أن تون النفسية المحتملة للوضوء «مطلقةً» (لا مقيدةً بما قبل الوقت)، وغيريته
مقيدةً بـ«ما بعد الوقت». ومحل كلام المحقق النائين ف جهات البراءة الثلاث هو هذه الصورة بالذات.

تقييم جهات البراءة الثلاث للمحقق النائين ف الصورة الثانية

أ) البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء: دعوى المحقق النائين ه أنّ أصالة البراءة تجري بلا معارض ف الشك ف القيد الزائد
لمتعلَّق الصلاة. يقول صاحب «المنتق»: لو سلّمنا بمبناه (وهو الالتزام بالأمر الضمن بالشروط، وقابلية جريان البراءة ف طرف
التقييد، وبالتال انحلال العلم الإجمال)، فلا محيص من الالتزام بالبراءة؛ وذلك لأنّ البراءة من التقييد، بزعمه، لا معارض لها. وأما

بناء عل تحقيق صاحب «المنتق»، فإنّ الانحلال غير صحيح، والاحتياط لازم؛ وذلك لأنّ تعلّق الأمر بالشروط هو تعلّق غيري،



والوجوب الغيري — بوصفه مجعولا ترشّحياً غير قابل للرفع — لا يون مجرى للبراءة الشرعية أو العقلية. ومع عدم جريان
البراءة ف طرف وجوب الوضوء، يبق تعارض الأصول ف طرف العلم الإجمال قائماً، فتصل النوبة إل الاحتياط.

ب) البراءة من الوجوب النفس للوضوء «قبل الوقت»: إنّ الإشال الرائج عل المحقق النائين هو أنّ نف الوجوب قبل الوقت
بالبراءة يوجب «تضييقاً» لدائرة الامتثال، وهو خلاف الملاك الامتنان لحديث الرفع. يجيب صاحب «المنتق» عن هذا الإشال

عل مستويين:

ال لا ينسجم مع مبناه هو؛ وذلك لأنّه (قده) لا يحصر أدلة البراءة فإنّ هذا الإش :(وهو المحقق الخوئ) لما يتصل بالمستش ف
حديث الرفع، بل يعدّ استصحاب عدم التليف هو الآخر من الأدلة المؤمنة، والحال أنّ الاستصحاب لا يختص بموارد الامتنان.

وعليه، فلو لم يشمل حديث الرفع المقام لملاكه الامتنان، فإنّ استصحاب «عدم الوجوب إل حين دخول الوقت» يؤمن البراءة.

وف ما يتصل بنفس كلام المحقق النائين: حت لو سلّم بأنّ حديث الرفع لا يشمل هذا المورد لملاكه الامتنان، فإنه يبق بالإمان
استصحاب «عدم الوجوب قبل الوقت». كما أنّ تعبير «البراءة» ف كلامه (قده) لا يعن بالضرورة «أصل البراءة»؛ فقد يون

.ال غير تامالمراد هو «نتيجة الاستصحاب». وعليه، فإنّ هذا الإش

ج) البراءة من لزوم «إعادة الوضوء بعد الوقت» لمن توضأ قبله:

يقول المحقق النائين: إنّ وجوب الوضوء بعد الوقت غير معلوم بالنسبة إل من توضأ قبله؛ فتجري البراءة. ويضيف المحقق
الخوئ، ف مقام تميل البيان، وجهاً علمياً أدق، وهو: أنّه عل تقدير الغيرية، فإنّ «أصل تقييد الصلاة بالوضوء» معلوم؛ ولن

«خصوص وقوع الوضوء بعد الوقت» غير معلوم؛ فتجري أصالة البراءة بالنسبة إل هذه الخصوصية الزائدة.

ويبين صاحب «المنتق» ف مقام الرد: أنّ هذا التقرير العلم صحيح ف إطار مبن المحقق الخوئ — الذي يفترض «أصل
التقييد» بواسطة العلم الإجمال. وأما ف إطار مبن المحقق النائين، الذي ينف أصل التقييد هو الآخر بالبراءة، فلا يمن القول
بأنّ «أصل التقييد معلوم والشك إنما هو ف القيد الزائد». فالصورة الصحيحة ف مبن المحقق النائين ه ما قاله هو نفسه: إنّ
«المعلوم» هو لزوم الوضوء عل «من لم يتوضأ قبل الوقت»؛ وأما بالنسبة إل «المتوض قبل الوقت»، فإنّ لزوم الوضوء بعد

الوقت غير معلوم؛ ولهذا، فإنّ البراءة تجري ف أصل اللزوم بالنسبة إل هذا الفرد بالذات.

الخلاصة النهائية للنتائج بناء عل المبنيين

بناء عل مبن المحقق النائين (القائم عل الأمر الضمن بالشروط + قابلية جريان البراءة ف الغيريات المجعولة + دعوى
الانحلال): تجري البراءة من تقييد الصلاة بالوضوء (وه بلا معارضٍ بزعمه). ويون نف الوجوب قبل الوقت قابلا للدفاع، ولو

بالاستصحاب. ويثبت عدم لزوم الإعادة للمتوض قبل الوقت: إما بناء عل مبن المحقق النائين نفسه (لفقدان العلم بأصل اللزوم
بالنسبة إل هذا الفرد)، وإما — لو سلّم بأصل التقييد — ببيان المحقق الخوئ (وهو نف خصوصية «ما بعد الوقت»).

وبناء عل تحقيق صاحب «المنتق» (القائم عل عدم الانحلال + عدم جريان البراءة ف الوجوب الغيري): فف الشك ف التقييد،
يتعين الاحتياط (أي أن يأت بالوضوء ويوقع الصلاة عل وجه التقييد). وف نف الوجوب قبل الوقت، فلو اعتُبر امتنانية حديث
الرفع مانعاً، لف استصحاب عدم الوجوب إل حين دخول الوقت، فيون نف الوجوب قبل الوقت محفوظاً. وف عدم لزوم
الإعادة، فلو كان أصل التقييد ثابتاً، أمن نف «خصوصية ما بعد الوقت» بالبراءة. ولو لم ين أصل التقييد ثابتاً، لف بيان

المحقق النائين نفسه.



نتةٌ منهجية وجهة الاختلاف

يرجع محور الاختلاف ف نهاية المطاف إل أمرين اثنين:

ن كذلك، لم يتمتجري فيه البراءة أم لا؟ فإن لم ي للرفع حت قابل مجعول (بالشرط أو الأمر الضمن) الأول: هل الوجوب الغيري
الانحلال المدَّع، وتقوى مسلك الاحتياط.

والثان: نطاق الأدلة المؤمنة؛ فلو حصرت ف حديث الرفع، طُرح قيد الامتنان. وأما مع ضميمة استصحاب عدم التليف، فيرفَع
هذا القيد، ويون نف الوجوب قبل الوقت قابلا للتأمين.

ومن هنا، فإنّ صاحب «المنتق»، مع قبوله بالصناعة المتقنة لـ«الصورة الأول» للمحقق الخوئ، يعتبرها غير ذات صلة بمراد
الشك ف لزوم الاحتياط ف مبناه الخاص، يرتض عل م هو «الصورة الثانية». ثم بناءويجعل محور الح ،المحقق النائين

التقييد، وأما ف الجهتين الأخريين، فإما أن يتمسك بالاستصحاب، وإما أن يقبل تقرير المحقق النائين — مع تصحيح مناطه
[5].العلم

نقد الامتنان ف جريان البراءة وإعادة قراءة تقرير السيد الخوئ ف فرض تقديم الوضوء عل الوقت

جريانه ويقتصر نطاقه عل ط «الامتنان» فشتَرفهل ي ،مقام إجراء الأصل الترخيص أنه ف والذي يبدو لنا أنّ البحث ينعقد ف
الموارد المستندة إل حديث الرفع، أم أنّ الملاك هو «الأثر العمل التوسع» للملف، سواء كان المستند هو حديث الرفع أم

استصحاب عدم التليف؟ ثم ف فرض تقديم الوضوء عل الوقت، فما هو المحل الصحيح للشك والمجرى المعتبر للأصل؟ هل
هو ف أصل تقييد الصلاة بالوضوء؟ أم ف نف الوجوب النفس للوضوء قبل الوقت؟ أم ف نف القيد الزائد المتمثل ف «وقوع

الوضوء داخل الوقت»؟ وف تقرير صاحب «المنتق»، توجد نتتان أساسيتان:

النتة الأول: إنّ الامتنان إنما يتصور ف فرض كون مستند الحم الترخيص هو حديث الرفع؛ فلو كان المستند هو استصحاب
عدم التليف، لان الامتنان سالبةً بانتفاء الموضوع، ولا دور له ف الحجية.

النتة الثانية: إنّ إطلاق عنوان «البراءة» عل الموارد الت يون مستندها هو استصحاب عدم التليف ليس إلا تسامحاً ف التعبير
وخلطاً للعناوين.

نقد النتة الثانية (ف تسمية البراءة)

إنّ نسبة القول إل المحقق النائين بأنه يسم استصحاب عدم التليف «براءةً» ه نسبةٌ خلاف ظاهر «فوائد الأصول» وكذلك
«أجود التقریرات». فإنّ ظاهر كلمات المحقق النائين ليس هو إدراج «الاستصحاب» تحت عنوان «البراءة»، ولا هو جمع كل
موردٍ لنف التليف تحت عنوانٍ واحد. بل إنّه (قده) يميِز بين «البراءة» (بوصفها أصلا حاكياً عن رفع المؤاخذة أو رفع الحم

المجهول) وبين «استصحاب عدم التليف» (بوصفه أصلا محرِزاً ف موضوعات الحم). فإن ورد ف بعض تعابيره ذِكر «رفع
الإلزام» بلسانٍ واحد، فإنما هو ناظر إل الأثر، لا إل خلط مبان الأصول.

إعادة قراءة ملاك «الامتنان» عند السيد الخوئ: التوسعة العملية، لا مجرد التعبير

لم يرد تعبير «الامتنان» بهذا المصطلح ف «محاضرات» السيد الخوئ؛ فالمعيار عنده هو «الأثر العمل التوسع» الذي يتحصل



من إجراء الأصل: مفاد أصالة البراءة رفع الضيق عن الملّف لا رفع السعة و الإطلاق. وعل هذا المبن: فلو أراد أحدٌ أن يجري
«البراءة من الوجوب النفس للوضوء المقيد بما قبل الوقت»، فإنّ النتيجة العملية لذلك لن تون توسعةً؛ بل ستؤول ف حقيقتها

إل إثبات غيرية وجوب الوضوء وتضييق دائرة بدائل الامتثال. وف مثل هذا المورد، فإنّ الأصل الترخيص يفتقر إل وظيفة «رفع
الضيق»، فيون جريانه ممنوعاً؛ وذلك بغض النظر عما إذا كان مستند الأصل هو حديث الرفع أم استصحاب عدم التليف.

.فملاك عدم الجريان إذن هو عدم ترتّب التوسعة، لا مجرد فقدان عنوان «الامتنان» بمعناه الاصطلاح

فرض تقديم الوضوء عل الوقت؛ المحل الصحيح للشك ومجرى الأصل

إنّ السيد الروحان ف «القسم الثالث» من البحث (وهو فرض تحقق الوضوء قبل الوقت والتردد ف لزوم الإعادة بعد دخول
الوقت)، مع قبوله بالنتيجة النهائية للمحقق النائين (وه عدم لزوم الإعادة بمقتض الأصل)، يشل عل طريقة التقرير، وينظّم

:النحو التال الصورة العلمية الصحيحة عل

الخطوة الأول: نأخذ تقييد الصلاة بـ«أصل الوضوء»، عل تقدير الغيرية، أمراً مسلَّماً. فلا يون هنا مجرى للبراءة؛ وذلك لأنّ
الأصل لا يجري ف المجعول القابل للجعل والرفع المعلوم الحدّ.

فالقيد الزائد»: فهل يلزم أن يتحقق «نفس الوضوء» حتماً «بعد دخول الوقت»، أم ي» الخطوة الثانية: نُرجِع محل الشك إل
تحققه «قبل الوقت» (مع بقاء الطهارة إل ما بعده)؟ فإنّ قيد «وقوع الوضوء داخل الوقت» مشوك، وهو ليس داخلا ف المعلوم

بالإجمال. وعليه، فبالنسبة إل هذا القيد الحدوث الزائد، تجري «أصالة البراءة»، فينف بذلك إلزام الإعادة.

نف ج عن نطاق الأصل، وأن تجري البراءة فخرض «أصل تقييد الصلاة بالوضوء» ويفرأن ي النتيجة: إنّ البنية الصحيحة ه
القيد الزمان الزائد (وهو وقوع الوضوء داخل الوقت) فحسب. وهذه الصورة منسجمةٌ مع القاعدة — وه أنّ مجرى الأصل هو

المجعولات — من جهة، وه تمنع من الخلط بين الحيثيات وتعارض الأصول من جهة أخرى.

نسبة نقد صاحب «المنتق» إل صاحب «المحاضرات»: تفاوت ف المنهج

ف «منتق الأصول»، ينتظم الإشال حول محور «الامتنان» وتسمية «البراءة»: فف الموارد المستندة إل الاستصحاب، لا يون
ون إطلاق «البراءة» تسامحياً؛ وعليه، فإنّ جريان الأصل بملاك الامتنان مخدوش. فهذا الخط النقدي ناظرللامتنان موضوع، وي
إل معيار جريان البراءة (وهو رفع اللفة). وف «المحاضرات»، فإنّ نقد السيد الخوئ ناظر إل «التحديد الصحيح لمحل الشك

ومجرى الأصل»: فتقييد الصلاة بأصل الوضوء مفروض، ومحل البراءة هو نف قيد وقوع الوضوء داخل الوقت. فهذا الخط
التحليل ناظر إل الصناعة الأصولية وتعيين مجرى الأصل بدقة، لا إل الاصطلاح المتعلق بـ«الامتنان».

الخلاصة النهائية

صلة الامتنان بجريان الأصل: بناء عل مبن السيد الخوئ، فإنّ الملاك الأساس هو «الأثر التوسع». فحيثما كانت نتيجة الأصل
تضييق دائرة الامتثال أو تقليل بدائل الملف، فإنّ الأصل لا يجري؛ وذلك سواء كان مستنده حديث الرفع أم استصحاب عدم

التليف. وعليه، فإنّ حصر الامتنان ف موارد حديث الرفع لا تأثير له ف النتيجة النهائية.

نسبة عنوان «البراءة» إل الاستصحاب: إنّ ظاهر كلمات المحقق النائين لا يدل عل خلط العناوين؛ فهو يسم الاستصحاب
استصحاباً، والبراءة براءةً. وإن ورد ف بعض سياقات كلامه ذِكر «رفع الإلزام» بلسانٍ واحد، فإنما هو ناظر إل الأثر، لا إل اتحاد

.المبن



المحل الصحيح لإجراء الأصل ف فرض تقديم الوضوء: ليس هو نف أصل تقييد الصلاة بالوضوء، ولا نف الوجوب النفس قبل
الوقت، بل هو نف القيد الزائد المتمثل ف «وقوع الوضوء داخل الوقت». ومعن ذلك أنّ الوضوء المتحقق قبل الوقت، مع فرض

بقاء الطهارة، يف للصلاة بعد دخول الوقت، ولا تلزم الإعادة.

وعل هذا الأساس، فإنّ إعادة قراءة «المحاضرات» تشف عن أنّ المسلك الصحيح هو اجتناب التسامح ف التسمية والتركيز
عل «التنقيح الدقيق لموضوع الشك» و«تعيين المجرى الحقيق للأصل». فالأصل يجري ف القيد الزائد فينتج توسعةً عملية؛

.ه الخوئعليه آية ال ه الذي يصرالموج وهذا هو بعينه الوجه الصناع
و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

--------------------
[1]‐ ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، با ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 1، 171-170.

[2]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 394.
[3]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 2، 233.

[4]‐ نفس المصدر، 234-233.

[5]‐ نفس المصدر، 236-234.

---------------------
المصادر

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐
‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.

‐ نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. با ابوالقاسم خوی. ۲ ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.


