
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 19 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 17 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

 
خلاصة البحث السابق

ف الصورة الثالثة للمحقق النائين — كما وردت ف «فوائد الأصول» — فإنّ الفرض هو أنّ وجوب «شء ما» (كالوضوء)
معلوم بالفعل، ولن جهة وجوبه مرددةٌ بين النفسية والغيرية؛ وف الوقت نفسه، يقع الشك ف أصل فعلية «ذي المقدِّمة»

(كالصلاة). وقد جوز صاحب «الفاية» عل هذا المبن البراءة من الوضوء نفسه؛ وذلك لأنّه مع احتمال الغيرية، لا يون «وجوب
الوضوء عل كل تقدير» محرزاً. وأما ف المقابل، فإنّ المحقق النائين، بناء عل مبدأ «التوسط ف التنجيز»، يحم بوجوب

الوضوء وعدم جريان البراءة فيه؛ وإنما تجري البراءة بالنسبة إل «الزائد المشوك» فحسب (وهو وجوب الصلاة، عل تقدير عدم
الدليل). ويرتز قياس المحقق النائين ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين عل أنّ القدر المتيقَّن من التليف منجز ويجب امتثاله،

وأنّ الشك ف الزائد هو مجرى الأصل المؤمن، ولا فرق ف مناط الحم بين المقدِّمة الداخلية والخارجية.
وف «أجود التقریرات»، يعدُّ ترك الوضوء مستلزماً لاستحقاق العقاب عل كل تقدير: إما عقاب ترك الواجب النفس، وإما عقاب

بمقدار «الأثر العقاب زليف منجمن الت ز: فجزءالتنج يك فترك ذي المقدِّمة بسبب ترك معلوم الوجوب. وهذا هو بعينه التف
المعلوم»، والأصول الترخيصية إنما ترفع الزوائد غير المنجزة. وقد فصل صاحب «الفاية» المسألة: فلو كان ذو المقدِّمة فعلياً،
لزم الإتيان بالوضوء بملاك أصالة الاشتغال؛ ولو لم ين فعلياً (كالحائض)، لان الشك ف أصل التليف الفعل بالوضوء، فتجري

فرض «عدم فعلية ذي المقدِّمة»، لا إل فاية» ناظرةٌ إلِناً أنّ براءة «الهذا التفصيل، مبي ه الخوئأصالة البراءة. وقد نقّح آية ال
آخر عل ل فيها توقف واجبٍ فعلحتَمي الت — لام المحقق النائينتقريره هو ل عل الصورة الثالثة محل البحث — بناء

الوضوء، فينعقد علم إجمال منجِز، فلا تجري البراءة من الوضوء. وقد ضرب (قده) مثال النذر لإثبات «وجوب الوضوء عل كل
تقدير». فالمتحصل الصناع هو: أنّ امتثال القدر المتيقَّن (وهو الوضوء) لازم؛ والبراءة إنما يون لها مجرى ف الزائد المشوك

(وهو الصلاة).

التحرير الصناع للصورة الثالثة وتطبيقه عل مثال الختان

صلة الصورة ف «أجود التقریرات» و«المحاضرات»: إنّ السيد الخوئ يطرح ف «المحاضرات» ذيل «المقام الثان/الوجه
أجود التقریرات» تحت عنوان «الصورة الثالثة». وه» ف رها من كلام المحقق النائينكان قد قر الصورة نفسها الت «الثان

الصورة الت يون فيها «ما علم وجوبه إجمالا» مردداً بين النفسية والغيرية، وف الوقت نفسه، يحتَمل أن يون ف عهدة الملف
واجب فعل آخر يتوقف حصوله عل هذا المعلوم الوجوب. وف مثل هذا الفرض، وبناء عل مبدأ «التوسط ف التنجيز»، يون

القدر المتيقَّن منجزاً، وتجري البراءة ف «الزائد».

بعض المتون الأصولية أيضاً. وصورة المسألة ه تان من النماذج الملائمة لتقرير هذه الصورة، وقد ورد فدُّ مثال الخعوي
كالتال: نعلم أنّ «الختان» واجب ف الشريعة ف الجملة، ولننا لا نعلم هل هو واجب نفس فعل أم غيري. فلو كان غيرياً، لان
متعلَّقاً بـ«صحة الطواف»، والطواف جزء ركن من الحج الواجب فعلا عل المستطيع. وعليه، فف ظرف الابتلاء الفعل بالطواف،

فإنّ ترك الختان إما أن يون مخالفةً لواجبٍ نفس، وإما أن يون تركاً لمقدِّمة واجبٍ فعل آخر، فيستتبع استحقاق العقاب.

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


النتيجة: إنّ «علماً إجمالياً باستحقاق العقاب» عل ترك الختان حاصل؛ وعليه، فإنّ الاحتياط يقتض الإتيان بالختان.

ضابطة الابتلاء وتقييد المثال: والنتة المحورية ه أنّ هذا المثال لا يتم إلا ف فرض «تحقق الابتلاء بذي المقدِّمة أو كون الابتلاء به
عقلائياً ف ظرف الفعلية»؛ أي أن يون الملف ف معرض الطواف الواجب فعلا (كأن يون بالغاً مستطيعاً أو قريباً من الابتلاء).

أخرى (وه صورة لرجعت بنية المسألة إل ،(كالمولود غير البالغ الذي ليس موضوعاً للحج فعلا) ًن ذو المقدِّمة فعليافلو لم ي
الصورة الأول بتقرير «المحاضرات»): فف ذلك الفرض، لا ينعقد «علم إجمال بتليفٍ فعل»، ويون المرجع هو البراءة (تماماً
كما ذهب صاحب «الفاية» ف حق الحائض). وعليه، فإنّ تطبيق مثال الختان عل صورة محل البحث مقيدٌ بتحقق شرط الابتلاء

وفعلية ذي المقدِّمة بالنسبة إل الشخص، وإلا، لخرج عن الموضوع.

صلته بمبن المحقق النائين (وهو التوسط ف التنجيز): بناء عل التقرير الذي ينقله السيد الخوئ ف «أجود التقریرات» عن
المحقق النائين، فإنّ البراءة ف مثل هذه الموارد لا مجرى لها ف «أصل معلوم الوجوب» (وهو الختان)؛ وذلك لأنّ القدر المتيقَّن

من التليف منجز بمقدار الأثر العقاب: إما عقاب ترك الواجب النفس؛ وإما عقاب ترك واجبٍ فعل آخر بواسطة ترك المقدِّمة.
وعليه، فإنّ «أصل وجوب الختان» يجب امتثاله.

مد بين النفسية والغيرية والانحلال الحمرد ءلش المحاضرات»؛ العلم بالوجوب الفعل» الصورة الثانية ف

الفرض هو: أنّ الملف يعلم الآن بالوجوب الفعل لشء ما (ولين «ألف»)، ولنه يتردد ف وجه وجوبه: هل هو نفس أم غيري
(أي مقدِّمةٌ لشء آخر هو «باء» مثلا)؟ وفوق ذلك، فإنه يعلم أنّه لو كان وجوب «ألف» غيرياً، لان تحقق وجود «باء» منوطاً

بتحقق «ألف» خارجاً. والبحث ينعقد ف أنه لو كان وجوب «باء» فعلياً الآن، فما هو مجرى الأصول العملية، وما هو أثر العلم
الإجمال ف هذه البنية؟

مثال تطبيق: لقد تحقق النذر، ولن متعلَّقه مردد بين الوضوء والصلاة: فإن كان متعلَّق النذر هو الوضوء، كان الوضوء واجباً
نفسياً (بالنذر). وإن كان متعلَّق النذر هو الصلاة، كان الوضوء واجباً غيرياً (للصلاة المنذورة)، وكان «تحقق الصلاة المنذورة»

منوطاً بالوضوء.

مسار الاستدلال: إنّ وجوب الوضوء معلوم تفصيلا. فعل تقدير النفسية، يون الوضوء واجباً بالاستقلال. وعل تقدير الغيرية، فبما
أنّ تحقق الصلاة المنذورة منوطٌ بالوضوء، فإنّ الملف لا محيص له من تحصيل الوضوء حت يتحقق امتثال النذر. النتيجة: إنّ

الرجوع إل البراءة (عقليةً كانت أم شرعية) ف «أصل وجوب الوضوء» لا معن له؛ إذ إنّ «البيان» عل إلزام الوضوء قائم،
وتركه يستلزم استحقاق العقاب عل كلا التقديرين. فالشك ف كون وجه الوجوب نفسياً أو غيرياً لا أثر له ف سقوط التليف

بالوضوء. ولن، تبق البراءة من «الوجوب النفس للصلاة» ممنة.

وف هذه البنية، فإنّ لدينا «علماً إجمالياً» بوجود «وجوبٍ نفس مردد» بين الصلاة والوضوء: فإما أن يون الوجوب النفس قد
تعلّق بالصلاة، وإما بالوضوء. والضابطة عند السيد الخوئ ه أنّ العلم الإجمال إنما يون مؤثراً حيثما تعارضت الأصول

العملية ف أطرافه. فلو لم يجرِ الأصل ف أحد الطرفين أساساً، فإنّ العلم الإجمال يغدو عديم الأثر من حيث التنجيز، ويجري
الأصل المؤمن ف الطرف الآخر بلا معارض (وهو الانحلال الحم). فف طرف الوضوء، لا يجري أصل البراءة أساساً؛ وذلك لأنّ

وجوبه معلوم تفصيلا ومنجز. وف طرف الصلاة، فإننا نشكّ ف «وجوبها النفس» ولا حجة قاطعة عليه ف البين؛ ولهذا، فإنّ
أصالة البراءة تجري ف وجوبها النفس (عقلا لقبح العقاب بلا بيان، وشرعاً لـ«رفع ما لا يعلمون»). وعليه، فإنّ العقاب عل ترك

الصلاة — من حيث النفسية — يون عقاباً بلا بيان.



إنّ الانحلال هنا ليس «حقيقياً»؛ فالعلم الإجمال باقٍ عل قوته، ولنه، لما كان الأصل المؤمن لا يجري ف أحد الطرفين (وهو
الوضوء) أساساً، فإنّ العلم الإجمال يفقد وظيفته من حيث الإلزام بالاحتياط، ويجري الأصل المؤمن ف الطرف الآخر (وهو

الصلاة) بلا معارض. وهذا هو بعينه «الانحلال الحم»؛ ومعياره هو عدم تعارض الأصول ف أطراف العلم الإجمال. فف الأقل
والأكثر، فإنّ عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين يون بسبب «عدم الأثر الشرع لذلك الطرف» (كنحو الإطلاق). وأما ف محل

مبوجوبه». ومع ذلك، فإنّ ملاك الانحلال الح طرف الوضوء سببه هو «العلم التفصيل بحثنا، فإنّ عدم جريان الأصل ف
واحد، وهو فقدان تعارض الأصول ف الأطراف.

الخلاصة النهائية ف مثال النذر: إنّ الوضوء واجب ولا بد من تحصيله؛ فسواء كان نفسياً أم غيرياً، فإنّ تركه مستلزم لاستحقاق
للصلاة المنذورة»، فبما أنّه لا حجة خاصة عليه ف الوجوب النفس» الوضوء. وأما بالنسبة إل العقاب. فلا تجري البراءة ف

.وجوبها النفس مستقل عل ون لترك الصلاة — من هذه الحيثية — عقاب، إلا أن يقوم دليلالبراءة؛ فلا ي ع إلرجالبين، ي
ويشير المحقق الخوئ إل هذا المبن بقوله:

… ما إذا علم الملّف بوجوب شء فعلا وتردد بين أن يون نفسياً أو غيرياً، وهو يعلم أنّه لو كان غيرياً ومقدّمةً لواجبٍ آخر
لّف بوجوب الوضوء علمثل ذلك يعلم الم الخارج… فف ء فتحقّق ذلك الش يتوقّف حصولُه عل فوجوب ذلك الواجب فعل
كل تقدير، ولا يمن له الرجوع إل البراءة عن وجوبه… وإنّما اللام ف جواز الرجوع إل البراءة عن وجوب الصلاة… الصحيح

هو الأول… لأنّ العلم الإجمال إنّما يون مؤثّراً فيما إذا تعارضت الأصول ف أطرافه، وأما إذا لم تتعارض فلا أثر له… فلا مانع
من الرجوع إل أصالة البراءة عن وجوب الصلاة للشكّ فيه وعدم قيام حجة عليه.[1]

النتيجة: إنّ الصورة الثانية ف «المحاضرات» تؤول عند المحقق الخوئ إل النتيجة التالية: إنّ الوجوب الفعل لـ«ألف»
(كالوضوء) منجز تفصيلا، فلا وجه للبراءة فيه. وأما بالنسبة إل الوجوب النفس لـ«باء» (كالصلاة المنذورة)، فتجري البراءة عند
عدم الحجة. والعلم الإجمال بين «نفسية الوضوء أو نفسية الصلاة» عديم الأثر من حيث التنجيز، ويتحقق بذلك الانحلال الحم؛

وذلك لعدم تعارض الأصول.

الانحلال الحم ف الصورة الثانية والفارق بينه وبين الأقل والأكثر الارتباطيين

ف الصورة الثانية، يعلم الملف بالوجوب الفعل لشء ما الآن، ولنه متردد ف وجه وجوبه (نفس/غيري). ويعلم أيضاً أنّه لو
كان وجوب ذلك الشء غيرياً، لانت فعلية وجوب ذي المقدِّمة منوطةً بتحقق المقدِّمة خارجاً. والسؤال هنا هو: ما هو أثر العلم

الإجمال، وما هو محل الأصل المؤمن (وهو البراءة) ف الأطراف؟ وهل يون العلم الإجمال منجِزاً أم أنه يؤول إل «الانحلال
الحم»؟

موالانحلال الح التمييز بين الانحلال الحقيق

إنّ تحول العلم الإجمال إل علم تفصيل واقع لا يتحقق ف مقامنا؛ وذلك لأننا لا نزال نجهل بأيهما (الوضوء أم الصلاة) قد تعلّق
الوجوب النفس. وأما بالنسبة إل الانحلال الحم، فإنّ العلم الإجمال يغدو عديم الأثر من حيث الإلزام بالاحتياط؛ وذلك لأنّ
الأصل المؤمن لا مجرى له أساساً ف أحد طرف العلم، وبهذا، يجري الأصل ف الطرف الآخر بلا معارض. وإنّ كلام المحقق

الخوئ ف هذا المقام ناظر إل هذا السنخ من الانحلال.

القاعدة عند المحقق الخوئ: تنجز العلم الإجمال وشرط تعارض الأصول

إنّ معيار تأثير العلم الإجمال هو تعارض الأصول العملية ف أطرافه. فمت ما لم يجرِ الأصل المؤمن ف أحد الطرفين أساساً، فإنّ
العلم الإجمال لا أثر له من حيث التنجز، ويجري الأصل ف الطرف الآخر بلا معارض. وف الصورة الثانية، ف طرف الوضوء لا



مستلزم (أو الغيري النفس) كلا التقديرين ز، وتركه علومنج تفصيلا ن؛ وذلك لأنّ وجوب الوضوء معلوميجري الأصل المؤم
للعقاب. وف طرف الصلاة، فإننا نشكّ ف وجوبها النفس ولا حجة قاطعة عليه أو له ف البين؛ ولهذا، فإنّ البراءة العقلية

والشرعية تجري من الوجوب النفس للصلاة. النتيجة: إنّ العلم الإجمال بـ«الوجوب النفس المردد بين الوضوء والصلاة» عديم
الأثر من حيث التنجز (وهو الانحلال الحم)، وتجري البراءة بالنسبة إل الصلاة بلا معارض.

الفارق الملاك للانحلال الحم عن باب الأقل والأكثر الارتباطيين

أحد الطرفين سببه هو «عدم الأثر» لذلك الطرف (فالأصل لا يجري ف الأقل والأكثر الارتباطيين، فإنّ عدم جريان الأصل ف ف
الإطلاق، أي الماهية اللابشرط)؛ ولهذا، يجري الأصل ف طرف التقييد (وهو البشرط لا) بلا معارض، ويغدو العلم الإجمال عديم

الأثر حماً. وأما ف الصورة الثانية محل البحث، فإنّ عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين (وهو الوضوء) سببه هو «العلم
التفصيل بوجوبه»، لا عدم الأثر. وهذه النقطة ه بعينها الفارق الملاك بين هذا الانحلال الحم والانحلال ف باب الأقل والأكثر.

والنتيجة الدقيقة لتحليل المحقق الخوئ ه أنّ «التفيك ف مرحلة التنجز» بالنسبة إل حم واحد أمر ممن. فمن جهة، يون
هذا الفرض مستندٌ إل لف الصلاة بسبب ترك الوضوء، استحق العقاب؛ إذ إنّ ترك الصلاة فزاً وذلك أنّه لو ترك المم منجالح

ترك الوضوء، ووجوب الوضوء ثابت قطعاً. ومن جهة أخرى، يون غير منجز، وذلك أنّه لو أت الملف بالوضوء، ولنه اعتبر
نفس وجوب الصلاة فاقداً للحجة، فإنّ البراءة من الوجوب النفس للصلاة تون مؤمنة، ويون العقاب عل ترك الصلاة — بما

ه ه — عقاباً بلا بيان.

التطبيق عل مثال النذر: فإن كان متعلَّق النذر هو الوضوء، كان الوضوء واجباً نفسياً. وإن كان متعلَّق النذر هو الصلاة، كان
الوضوء واجباً غيرياً للصلاة المنذورة، وكانت فعلية امتثال النذر منوطةً بتحقق الوضوء. فف كلا التقديرين، يون «وجوب

الوضوء» منجزاً تفصيلا؛ فلا تجري البراءة ف الوضوء. وأما ف «الوجوب النفس للصلاة المنذورة»، فبما أنّ البيان غير قائم،
تجري البراءة. والعلم الإجمال بـ«الوجوب النفس المردد بين الوضوء والصلاة» عديم الأثر حماً من حيث التنجز؛ وذلك لعدم
تعارض الأصول (لعدم جريان الأصل ف الوضوء). فف هذا الفرض، لا يون العلم الإجمال منجِزاً؛ وذلك لفقدان شرط تعارض

الأصول ف أطرافه. فف طرف الوضوء، لا يجري الأصل (للعلم التفصيل بوجوبه)، وف طرف الصلاة، يجري الأصل (وهو
.ممن حيث الإلزام بالاحتياط، ويتحصل بذلك الانحلال الح البراءة). ومع فقدان التعارض، لا دور للعلم الإجمال

فـ«الانحلال الحقيق» غير موجودٍ هنا، ولن يوجد «انحلال حم»؛ وهو نظير ما ف باب الأقل والأكثر، ولن لا بالملاك نفسه.
فف الأقل والأكثر، فإنّ ملاك عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين هو «عدم الأثر». وأما هنا، فالملاك هو «كون الطرف المقابل
معلوم الوجوب». ونتيجة هذا التفيك ه «الانشعاب ف التنجز» بالنسبة إل حم واحد (كوجوب الصلاة): فيون منجزاً من

ناحية ترك الوضوء، وغير منجزٍ من ناحية نفسية الصلاة نفسها، ببركة البراءة.

الخلاصة النهائية: ف الصورة الثانية ف «المحاضرات»، فإنّ العلم الإجمال بـ«الوجوب النفس المردد بين الوضوء والصلاة» لا
أحد الطرفين (وهو الوضوء)، فتجري البراءة ف ن لا مجرى له فماً؛ وذلك لأنّ الأصل المؤمنه عديم الأثر حواقعاً، ول ينحل

الطرف الآخر (وهو الصلاة) بلا معارض. والفارق الملاك عن باب الأقل والأكثر بين: فهناك، ينشأ عدم جريان الأصل ف أحد
الطرفين من «عدم الأثر»؛ وأما هنا، فينشأ من «العلم التفصيل بوجوب» الطرف المقابل. والثمرة العملية ه أنّه يجب تحصيل

الوضوء؛ وأما ترك الصلاة — بما ه ه — فلا مؤاخذة عليه ما لم تقم حجة مستقلة عل نفسيتها، إلا أن يون ترك الصلاة
مستنداً إل ترك الوضوء، فحينئذٍ يتحقق العقاب من ناحية الوضوء. ويشير آية اله الخوئ إل هذا المبن بقوله:

… الانحلال الحقيق ف المقام وإن كان غير موجود إلا أنّ الانحلال الحم موجود… غير أنّ الانحلال الحم هنا لا بملاك



الانحلال الحم هناك… فإنّ الأصل لا يجري ف طرف الوضوء للعلم بوجوبه عل كل تقدير… ولا مانع من الرجوع إل أصالة
أطرافه، ومع عدمه فلا أثر له… ونتيجة ذلك ه تعارض الأصول ف ز عليرت البراءة عن وجوب الصلاة… وتنجيز العلم الإجمال

التفيك ف حم واحد ف مرحلة التنجيز… .[2]

جدول مقارن بين المقامين

النتيجة أثره عل العلم
الإجمال

أين يجري
الأصل؟

لماذا لا يجري
الأصل ف أحد

الطرفين؟

المقام

يجزئ امتثال
الأقل (تعبداً).

مح انحلال
لعدم الأثر ف أحد

الطرفين.

البراءة من طرف
«التقييد».

لعدم الأثر ف
طرف «الإطلاق».

الأقل/الأكثر
الارتباطيان

الوضوء واجب؛
والوجوب النفس

نللصلاة مؤم
بالبراءة.

مح انحلال
لعدم تعارض

الأصول.

البراءة من
الوجوب النفس

للصلاة.

لون الوضوء
معلوم الوجوب

عل كلا
التقديرين.

الصورة الثانية
(الوضوء/الصلاة)

ه الخوئعند آية ال موالانحلال الح ِزية العلم الإجمالمنج الأركان الثلاثة ف

يبرِز السید الخوئ، ف تحليله للصورة الثانية، ثلاث ناتٍ جوهرية تجلّ إطار تأثير العلم الإجمال وحدود جريان الأصول
معن الانحلال الح ِن فارقه الملاكما نحن فيه من جهة، وتبي ف «مالانحلال الح» ح مبنالعملية. وهذه الأركان الثلاثة توض

ف باب الأقل والأكثر الارتباطيين من جهة أخرى.

شرط منجِزية العلم الإجمال: تعارض الأصول ف الأطراف

القاعدة ه أنّ العلم الإجمال إنما يون منجِزاً حيثما كانت الأصول العملية «قابلةً للجريان» ف جميع أطرافه، وكانت الأصول
الجارية ف الأطراف «متعارضةً» فيما بينها. فلو لم يجرِ الأصل ف أحد الأطراف أساساً، وكان مجرى الأصل منحصراً ف الطرف
الآخر، فإنّ العلم الإجمال يون «عديم الأثر» من حيث التنجز. وف الصورة الثانية، لدينا علم إجمال بـ«وجوبٍ نفس مردد بين
الصلاة والوضوء». فف طرف الوضوء، لا يجري الأصل أساساً (إذ إنّ وجوب الوضوء معلوم تفصيلا، وتركه عل كلا التقديرين

يوجب استحقاق العقاب). وف طرف الصلاة، فلا بيان ف البين بالنسبة إل «وجوبها النفس»؛ ولهذا، تجري البراءة الشرعية
والعقلية. وبهذا، ينحل العلم الإجمال إل «علم تفصيل وشكٍّ بدوي»: فف الطرف المعلوم تفصيلا (وهو الوضوء) لا مجرى

للأصل؛ وف الطرف المشوك (وهو وجوب الصلاة النفس)، يجري الأصل المؤمن بلا معارض. وهذا هو بعينه «الانحلال
.«مالح

حقيقة الانحلال ف الدوران بين الأقل والأكثر: الانحلال الحقيق محال، والحم متحقّق

ف باب الأقل والأكثر: يون متعلَّق العلم الإجمال هو «الماهية المرددة بين اللابشرط والبشرط لا». والانحلال الحقيق (أي تحول
العلم الإجمال إل علم تفصيل) محال؛ وذلك لأنّ المعلوم بالإجمال مقوم بهذا «التردد الماهوي» نفسه. ومع ذلك، فإنّ «الانحلال

الحم» يتحقق؛ وذلك لأنّ الأصل ف أحد الطرفين لا يجري لـ«عدم الأثر» (وهو طرف الإطلاق)، فيجري الأصل ف الطرف الآخر
(وهو طرف التقييد) بلا معارض، ويغدو العلم الإجمال عديم الأثر من حيث التنجز. وعليه، فف الأقل والأكثر، فإنّ الانحلال

الحقيق غير ممن، ولن الانحلال الحم ثابت. فبالنسبة إل «الأقل»، لدينا علم تفصيل. وبالنسبة إل «الأكثر»، لدينا شكٌّ



بدوي، وهو محل للبراءة.

الاشتراك ف أصل الانحلال الحم والفارق ف الملاك

وجه الاشتراك: إنّ ما نحن فيه (وهو التردد بين النفس والغيري ف الوضوء ونحوه) هو الآخر منطوٍ، ف أصله، عل «انحلالٍ
ز بسبب عدم جريان الأصل فباب الأقل والأكثر، كذلك يسقط هنا عن التنج ماً فح العلم الإجمال ؛ أي أنّه كما ينحل«مح

أحد طرفيه.

الفارق ف الملاك: فف الأقل والأكثر، فإنّ عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين ملاكه هو «عدم الأثر» (فالأصل لا يجري ف طرف
الإطلاق). وأما ف ما نحن فيه، فإنّ عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين (وهو الوضوء) ملاكه هو «العلم التفصيل بوجوبه»؛ أي

أنّ ترك الوضوء عل كلا التقديرين (النفس والغيري) مستوجب للعقاب، ولهذا فإنّ الأصل المؤمن لا مجرى له من الأساس. ولهذا
السبب، يجري الأصل ف الطرف الآخر (وهو البراءة من الوجوب النفس للصلاة) بلا معارض.

الثمرة المترتبة: إنّ «التفيك ف مرحلة التنجز» بالنسبة إل حم واحد أمر ممن. فوجوب الصلاة من جهة «منجز» (إذ لو
تُركت الصلاة استناداً إل ترك الوضوء، لحصل العقاب بملاك ترك الوضوء)، وهو من جهة أخرى «غير منجز» (إذ إنّ ترك

الصلاة بما ه ه، مع فرض تحقق الوضوء وفقدان البيان عل نفسيتها، مؤمن عنه ببركة البراءة). وهذا التفيك يختص بمرحلة
التنجز، ولا يسري إل مرحلت الثبوت أو السقوط. وعليه، فإنّ العلم الإجمال ف الصورة الثانية لا ينحل حقيقةً؛ ولنه عديم الأثر
حماً، وذلك لأنّ الأصل المؤمن لا مجرى له ف أحد الطرفين أساساً. ولهذا، تجري البراءة ف الطرف الآخر بلا معارض. فيلزم
إذن امتثال «المعلوم الوجوب تفصيلا» (كالوضوء ف مثال النذر ونحوه)؛ وأما بالنسبة إل «الوجوب النفس للطرف الآخر»،

.م الواحد الذي يؤكد عليه المحقق الخوئز الحتنج يك ففتجري البراءة عند فقدان البيان. وهذا هو بعينه التف

الدوران بين الأقل والأكثر عند السید الخوئ ما نحن فيه وف لعدم جريان الأصل ف الفارق الملاك

الإشال الرائج هو: «ف كلا المقامين — ما نحن فيه وباب الأقل والأكثر — يوجد معلوم بالتفصيل؛ فما هو الفارق الملاك لعدم
جريان الأصل؟». يسلّم آية اله الخوئ بأنّ عنصر «المعلوم بالتفصيل» حاضر ف كلا الموردين، ولنه يصرح بأنّ سبب عدم

جريان الأصل فيهما مختلف. فف ما نحن فيه، فإنّ مانع جريان الأصل هو «كون وجوب الطرف معلوماً تفصيلا». وأما ف الأقل
والأكثر، فإنّ عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين سببه هو «عدم الأثر»، لا لون ذلك الطرف معلوماً بالتفصيل؛ أي أنّ أصل

البراءة ف «الإطلاق/اللابشرط» لا ثمرة له حت يجري. فمفاد البراءة هو «رفع الضيق» لا «رفع السعة»؛ وف طرف الإطلاق
حت «جريان الأصل أصلا عل شرع ون السعة مفروضةً، والبراءة لا تضيف إليها شيئاً. ولهذا، «لا يترتب أثر(اللابشرط)، ت
يتسب الأصل موضوعية. وأما ف المقابل، فف ما نحن فيه، فإنّ «وجوب الوضوء» معلوم بالتفصيل عل جميع التقديرات؛

ولهذا، فإنّ «قابلية جريان الأصل» بالنسبة إل الوضوء منتفيةٌ من الأساس، إذ لا شكّ ف أصل التليف. وعليه، فف الأقل والأكثر،
تون قابلية الجريان ثابتةً بحسب الظاهر، ولن لا يوجد «أثر»، فلا يجري الأصل. وف ما نحن فيه، تنتف «قابلية الجريان»

بالنسبة إل الطرف المعلوم بالتفصيل أساساً؛ وذلك لأنّ مجرى الأصل هو الشك ف التليف، ولا شكّ هنا ف وجوب الوضوء.

التحليل الدقيق ف الأقل والأكثر

إنّ موضوع العلم الإجمال هو «الماهية المرددة بين اللابشرط والبشرط لا». والانحلال الحقيق ممتنع؛ وذلك لأنّ المعلوم بالإجمال
مقوم بذلك التردد الماهوي نفسه، والعلم لا يمن أن يهدم موضوعه. ومع ذلك، يتحقق الانحلال الحم: فبالنسبة إل «الأقل»،

لدينا علم تفصيل؛ وبالنسبة إل «الأكثر»، لدينا شكٌّ بدوي، وهو مجرى للبراءة. ولن، لماذا لا يجري الأصل ف طرف الإطلاق؟
لأنّ التمسك بالأصل لتحصيل الإطلاق هو تحصيل للحاصل. فامتنانية البراءة تعن أنّ البراءة ترفع الضيق، لا أنها تثبت السعة أو



توسعها. وعليه، فإنّ ملاك عدم جريان الأصل ف هذا الباب هو «عدم الأثر»، لا «كون الطرف معلوماً».

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------
[1]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 390-389.

[2]‐ نفس المصدر، 391-390.

---------------------
المصادر

‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.


