
رانه الشيخ محمد جواد فاضل لنلاية ال الموقع الرسم
اصول الفقه » خارج اصول » الاوامر » الواجب النفس و الغیری »

1447 بتاريخ 20 ربیع الثان

الواجب النفس و الغیری
الجلسة 18 

بِسم اله الرحمن الرحیم
الحمدله رب العالمین وصلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

خلاصة البحث السابق

ف البحث المتقدم، اعيد بناء الصورة الثالثة ف إطار تقرير آية اله الخوئ ف «أجود التقريرات» و«المحاضرات». وبنية
المسألة ه أنّ «ما علم وجوبه إجمالا» مردد بين النفسية والغيرية، وف الوقت نفسه، يحتَمل وجود واجبٍ فعل آخر يتوقف

تحققه عل هذا المعلوم الوجوب. وبناء عل مبدأ «التوسط ف التنجيز»، يون القدر المتيقَّن من التليف منجزاً، وتجري البراءة
ننا لا نعلم هل هو نفسالجملة، ول ف تان واجبتان: فنعلم أنّ الخذلك هو الخ ن علوك» فحسب. والمثال البيالزائد المش» ف

أم غيري. فلو كان غيرياً، لان مقدِّمةً لصحة الطواف، والطواف ركن من الحج الواجب فعلا عل المستطيع. فف ظرف الابتلاء
بالطواف، فإنّ ترك الختان إما أن يون تركاً لواجبٍ نفس، وإما أن يون تركاً لمقدِّمة واجبٍ فعل؛ وف كلا التقديرين، يتحصل

«علم إجمال باستحقاق العقاب» عل ترك الختان، فيون مقتض الاحتياط هو الإتيان به. وهذا التطبيق مقيدٌ بتحقق شرط الابتلاء
وفعلية ذي المقدِّمة؛ فلو لم ين ذو المقدِّمة فعلياً (كالمولود غير البالغ)، لرجعت البنية إل صورة أخرى يون المرجع فيها هو

البراءة. والمنطق واحدٌ ف «الصورة الثانية ف المحاضرات» أيضاً: فالوجوب الفعل لـ«ألف» (كالوضوء) مفروض ومردد بين
النفس والغيري؛ ولو كان غيرياً، لانت فعلية «باء» (كالصلاة المنذورة) منوطةً بالتحقق الخارج لـ«ألف». والنتيجة ه أنّ
وجوب الوضوء منجز تفصيلا ولا تجري فيه البراءة؛ وإنما تجري البراءة بالنسبة إل «الوجوب النفس للصلاة» — مع فرض

فقدان الحجة. والقاعدة عند المحقق الخوئ ه أنّ تنجز العلم الإجمال منوطٌ بتعارض الأصول ف أطرافه؛ فمت ما لم يجرِ الأصل
المؤمن ف أحد الطرفين أساساً (كحال الوضوء معلوم الوجوب)، فإنّ العلم الإجمال يغدو عديم الأثر من حيث التنجز، ويقع

«الانحلال الحم». والفارق الملاك عن باب الأقل والأكثر بين: فهناك، يون عدم جريان الأصل ف أحد الطرفين لـ«عدم الأثر»
(ف طرف الإطلاق)؛ وأما هنا، فلـ«كون وجوب الطرف المشوك الغيرية معلوماً تفصيلا». والثمرة العملية ه: أنّ امتثال القدر

المتيقَّن (كالختان والوضوء) لازم؛ والبراءة من الزائد الذي لا حجة عليه (كالوجوب النفس للصلاة) تون مؤمنة.

تعليقة صاحب «المنتق» عل الصورة الثالثة ف كلام المحقق النائين بناء عل تقرير «الأجود»

ينقل السيد الروحان ف «منتق الأصول» الصورة الثالثة بناء عل تقرير المحقق الخوئ للام المحقق النائين، ثم يتناولها بالنقد
والبحث. والفرض هو أنّ الملف يعلم الآن أنّ «شيئاً ما» واجب بالفعل، ولنه يتردد ف وجه وجوبه بين النفس والغيري. ويعلم
أيضاً أنّه لو كان وجوبه غيرياً، لان ذو المقدِّمة هو الآخر واجباً بالفعل، إلا أنّ حجة إلزامه لم تصل إليه. والمثال عل ذلك هو من
نذر ولنه لا يعلم هل متعلَّق النذر هو «الوضوء» أم «الصلاة». فإن كان متعلَّق النذر هو الوضوء، كان الوضوء واجباً نفسياً. وإن
كان متعلَّق النذر هو الصلاة، كان الوضوء واجباً غيرياً للصلاة المنذورة، وكان وجوب الصلاة هو الآخر فعلياً ف الواقع، وإن لم

تصل حجة إلزامه إل الملف.

النتيجة عند المحقق النائين وتبيينها

الحم: يجب الإتيان بالوضوء؛ وأما بالنسبة إل الصلاة، ففيما عدا الوضوء، تون سائر الأجزاء والشرائط مجرى للبراءة. التعليل:

http://test.fazellankarani.com/
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2293
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2275
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2274
http://test.fazellankarani.com/arabic/lessons/category/2273


إنّ ترك الوضوء منشا قطع لاستحقاق العقاب: إما مباشرةً، إن كان الوضوء واجباً نفسياً، وإما بالتسبيب، إن كان الوضوء واجباً
غيرياً وأدى تركه إل ترك الصلاة الواجبة فعلا. وأما ترك الصلاة «من جهة غير الوضوء»، فليس معلوم العقاب؛ وذلك لعدم

وصول الحجة عليه. فالأصل هو جريان البراءة بالنسبة إليه بلا مانع.

وهذا هو بعينه «الانحلال الحم للعلم الإجمال»؛ فالعلم الإجمال بـ«إما الوجوب النفس للوضوء وإما الوجوب النفس للصلاة»
باقٍ ف الواقع، ولنه ف مرحلة التنجز ينحل إل فرعين: 1- علم تفصيل بلزوم الوضوء واستحقاق العقاب عل تركه (وهو منجِز).

للصلاة (وهو مورد البراءة)، لعدم وصول الحجة. وعليه، فإنّ البراءة بالنسبة إل الوجوب النفس 2- وشكٌّ بدوي بالنسبة إل
الصلاة تجري بلا معارض؛ وذلك لأنّ الأصل المؤمن لا يجري ف طرف الوضوء أساساً.

«فاية» ونقد صاحب «المنتقصلته بصاحب «ال

قيل إنّ صاحب «الفاية» ف هذه الصورة عينها يجري البراءة بالنسبة إل «نفس الوضوء» أيضاً. وتحليل صاحب «المنتق» هو
أنّ هذه النسبة، عل فرض التسليم بـ«التفيك ف تنجز المركب»، غير تامة؛ وذلك لأنّ وجوب الصلاة «من جهة الوضوء» منجز

ز (إذ لا حجة فوأما من ناحية سائر الأجزاء والشرائط، فهو غير منج .(ِب ترك الصلاة فيستتبع العقابإذ إنّ ترك الوضوء يسب)
البين). وعليه، فإنّ البراءة تجري ف النواح غير المنجزة من الصلاة، ولنها لا تجري ف الوضوء؛ والجمع بين هذين الأمرين

منسجم وصناع تماماً.

والمراد الدقيق للمحقق النائين هو: أنّ «الانحلال» يعن رجوع العلم الإجمال إل علم تفصيل بلزوم الوضوء والعقاب عل تركه،
وشكٍّ بدوي ف لزوم الصلاة من حيث سائر الأجزاء والشرائط؛ ولهذا، فإنّ البراءة بالنسبة إل الصلاة تجري بلا معارض، لعدم

جريان أي أصل ف الوضوء أساساً.

موافقة آية اله الخوئ: يرتض السيد الخوئ هو الآخر هذا الجمع، قائلا بوجود انحلالٍ حم ف البين. فالوضوء معلوم الوجوب
تفصيلا (سواء كان نفسياً أم غيرياً)، فلا تجري فيه البراءة. والصلاة، لعدم قيام الحجة عل وجوبها النفس، تجري فيها البراءة

الشرعية والعقلية. والملاك المحوري عند المحقق الخوئ هو أنّ تنجز العلم الإجمال منوطٌ بتعارض الأصول ف أطرافه؛ ولما كان
الأصل لا يجري ف طرف الوضوء أساساً، فلا ينعقد تعارض، وتجري البراءة ف طرف الصلاة بلا معارض.

الخلاصة الصناعية والثمرة العملية: إنّ الانحلال الحقيق لم يقع (إذ لا نزال نجهل بأيهما قد تعلّق الوجوب النفس)، ولن الانحلال
الحم متحقّق؛ وذلك لأنّ الأصل المؤمن لا مجرى له ف أحد الطرفين (وهو الوضوء)، ويجري بلا معارض ف الطرف الآخر

(وهو الصلاة). والتفيك ف تنجز المركب جائز ومعقول. فالصلاة منجزةٌ من حيث مقدِّمية الوضوء (إذ إنّ تركها المستند إل ترك
الوضوء يوجب العقاب). ولنها غير منجزة من حيث سائر الأجزاء والشرائط — ما لم تصل الحجة — وه مجرى للبراءة.

النتيجة: يجب الإتيان بالوضوء (امتثالا للواجب المعلوم). وأما بالنسبة إل نفسية وجوب الصلاة — ما لم تقم حجة مستقلة —
فإنّ البراءة تون مؤمنة. ويشير صاحب «المنتق» إل هذا المبن بقوله:

یاً كان وجوب ذي المقدّمة یاً، مع العلم بأنّه لو كان غیر الصورة الثانیة: أن یعلَم بوجوبِ شء فعلا مردد بین كونه نفسیاً أو غیر
فعلیاً، لن لم یصل إلینا... وقد اختار المحقّق النائين لزوم الإتیان بالوضوء للعلم بترتّب العقاب عل تركه... وأما تركُ ذي

دعوى انحلال العلم الإجمال إل المحقق النائين كلام البراءة... لا مانع منه... ومرجع المقدّمة من ناحیة غیر الوضوء... فأصل
انحلال العلم الإجمال فذهب إل ...لزوم الصلاة... وقد وافقه السید الخوئ ف ٍبلزوم الوضوء... وشكٍّ بدوي العلم التفصيل إل

إل علم تفصيل بلزوم الوضوء، وشكٍّ بدويٍ ف وجوب الصلاة... .[1]



إشال صاحب «المنتق» عل «الانحلال» عند المحقق النائين ف الصورة الثالثة

يدّع المحقق النائين أنّ العلم الإجمال ف هذه الصورة «ينحل حماً» إل علم تفصيل بوجوب الوضوء، مضافاً إليه شكٌّ بدوي
ف وجوب الصلاة. ونتيجةُ ذلك أنّ البراءة بالنسبة إل الصلاة تجري بلا معارض، ويجب الإتيان بالوضوء.

؛ الجهة الأول«ال صاحب «المنتقإش

المبن المحوري هو أنّ الوجوب الغيري بما هو غيري ليس مجعولا شرعياً مستقلا حت يون مجرى للبراءة (الشرعية أو العقلية).
وعليه:

أ) فإنّ طبيع الوجوب (الجامع بين النفس والغيري) هو الآخر ليس مجرى للبراءة. فمجرى البراءة هو «خصوص الوجوب
النفس» فحسب، وذلك إن كان مشوكاً.

ب) وبناء عل هذا المبن، يمن تصور أصلين مؤمنين فعليين: 1- البراءة من «الوجوب النفس للوضوء» (إذ إنّ نفسية الوضوء
مشوكة). 2- والبراءة من «الوجوب النفس للصلاة» (وه الأخرى مشوكة). وهذان الأصلان متعارضان؛ وذلك لأنّ لدينا علماً

وإنّ تعارض الأصول ف .(ا نفسية تقييد الصلاةا نفسية الوضوء، وإمفإم) «إجمالياً بثبوت إحدى «الخصوصيتين النفسيتين
الأطراف هو قوام منجِزية العلم الإجمال؛ فلا يمن الترخيص ف كلا الطرفين، ولا ينعقد «الانحلال» المدَّع. النتيجة: إنّ العلم

.(عاه المحقق النائيننحو ما اد عل) طرف الصلاة وحده لا يسقط عن التنجيز، ولا ينفتح مسلك البراءة ف الإجمال

المحقق النائين الاستثناء ومخرج مبن

لأمرٍ نفس الأخرى متعلَّق وهو أنّ «الشروط ه ،الخاص للمحقق النائين ل المبنقبإلا أن ي :قائلا «يضيف صاحب «المنتق
يتعلّق بالأجزاء وحت ،بحسب نظر المحقق النائين ،«لالواحد بـ«ص هو: أنّ الأمر النفس كالأجزاء». وتبيين هذا المبن ضمن

بالشروط (كالطهارة) عل نحوٍ «ضمن»؛ وهذا فوق الغيرية العقلية للمقدِّمات. وعل هذا المبن، فإنّ «الوجوب النفس للوضوء»
معلوم عل كل تقدير. فإن كان متعلَّق النذر هو الوضوء، ثبتت النفسية الاستقلالية للوضوء. وإن كان متعلَّق النذر هو الصلاة، ثبتت

النفسية الضمنية للوضوء ف ضمن الأمر بالصلاة المقيدة.

والأثر الأصول هو: أنّه لما كان «الوجوب النفس للوضوء» معلوماً عل نحوٍ ما، فإنّ البراءة بالنسبة إل الوضوء لا موضوع لها
(إذ إنّ المانع الل لجريان الأصل، وهو العلم بالتليف، محرز). وعليه، فإنّ البراءة بالنسبة إل «الوجوب النفس للصلاة» تجري
بلا معارض؛ وبهذا، يتحقق «الانحلال الحم» عل نحوٍ صحيح. والنتة الدقيقة ه أنّ «الأمر الضمن قابل لجريان البراءة» لو

كان هو نفسه مشوكاً؛ ولن ف ما نحن فيه، وبناء عل مبن المحقق النائين، فإنّ الأمر النفس الضمن بالوضوء مفروض كونه
«معلوماً»، فلا مجرى للبراءة بالنسبة إل الوضوء، ولا ينشأ تعارض مع البراءة من الصلاة.

الخلاصة التحليلية: بناء عل مبن عدم جريان البراءة ف الوجوب الغيري وعدم قبول الأمر النفس الضمن بالشرط، فإنّ موضوع
البراءة ينحصر ف «النفسية». وعليه، تتعارض البراءتان (من نفسية الوضوء ونفسية الصلاة)؛ فيبق العلم الإجمال منجِزاً؛ وتون

الضمن تعلّق الأمر النفس» ف المحقق النائين مبن عل الاحتياط. وبناء ون النتيجة هدعوى «الانحلال» غير تامة، وت
بالشروط»، فإنّ نفسية الوضوء تون معلومةً إما استقلالا وإما ضمناً؛ وعليه، فإنّ البراءة من الوضوء مسدودة. فتجري البراءة من

الوجوب النفس للصلاة بلا معارض؛ فيون «الانحلال الحم» مقبولا؛ ويلزم الوضوء، ويبق التأمين من نفسية الصلاة قائماً
بالبراءة حت تأت حجة مستقلة.



نظرية تحتية منوطٌ بـ«بنية عند المحقق النائين بهذا الاستثناء أنّ «الانحلال» المدَّع «ن صاحب «المنتقتةٌ منهجية: يبين
خاصة» (وه الأمر النفس الضمن بالشروط). فإن لم تُقبل تلك البنية، بق إشال تعارض الأصول (وقوام المنجِزية بالتعارض)

قائماً، وانهدم الانحلال المدَّع. وأما مع قبولها، فإنّ مسلك الانحلال الحم للمحقق النائين يون قابلا للدفاع. ويشير السيد
الروحان إل هذا المبن بقوله:

… ما أفاده المحقق النائين مخدوش… جهة الخدشة: عدم قابلیة الوجوب الغيري لجريان البراءة… فتصیر البراءة من وجوب
الصلاة معارضة بالبراءة من وجوب الوضوء نفسیاً… نعم، لو التزم بون الشرائط متعلقة للأمر النفس الضمن كالأجزاء، صار

الوجوب النفس للوضوء معلوماً عل التقديرين… فتمتنع البراءة عنه، و تون البراءة عن وجوب الصلاة بلا معارض… .[2]

إشال عل النقد الأول لصاحب «المنتق» عل المحقق النائين ف الصورة الثالثة

إنّ النقد الأول للسيد الروحان عل المحقق النائين ف الصورة الثالثة يرتز عل الأساس التال: وهو أنّه لما كانت البراءة لا
تجري ف الوجوب الغيري، وجب الالتزام ببراءتين اثنتين، وهما: البراءة من «الوجوب النفس للوضوء» والبراءة من «الوجوب
النفس للصلاة». وهاتان البراءتان متعارضتان، وقوام تنجز العلم الإجمال إنما هو بتعارض الأصول ف الأطراف. وعليه، فإنّ
«الانحلال» المدَّع عند المحقق النائين يون غير تام. والإشال الذي نورده هو أنّ هذا المبن يقوم من الأساس عل «جعل

الصورة الثالثة الت الأقل لا يصدق عل الخلط بين المقامات، وهو عل وعل العلم الإجمال نحوٍ غير صائب» ف الأطراف عل
.محل بحث المحقق النائين ه

تحرير محل العلم الإجمال: الصلاة ليست طرفاً للعلم أساساً

ف الصورة الثالثة، فإنّ العلم الإجمال ناظر إل «الوجوب المعلوم بالإجمال» الذي لا نعلم هل هو «نفس» أم «غيري». فأصل
وجوب الوضوء مسلَّم، والشك يدور بين كون ذلك الوجوب نفسياً أو غيرياً. وف مثل هذه البنية، فإنّ جعل «الصلاة» ف عداد
أطراف العلم الإجمال لا وجه له. فالأطراف الحقيقية للعلم ه حيثيتان لوجوبٍ واحد معلوم (وهما النفس/الغيري)، لا تليفان

مستقلان (وهما الوضوء/الصلاة). والقياس عل الصورتين السابقتين ف غير محله؛ فف الصورتين الأول والثانية، كان وجوب
الصلاة محرزاً عل نحوٍ مستقل، وعندئذٍ، وقع الوضوء أو التقييد طرفاً مقابلا. وأما ف الصورة الثالثة، فإنّ مفروض المحقق
النائين هو «العلم بأصل وجوب الوضوء» و«الشك ف كونه نفسياً/غيرياً»؛ فلا مان للصلاة ف ذات العلم حت يتحدَّث عن

تعارض البراءتين.

جريان البراءة ف الموضوع الصحيح، لا ف كيفيات الوجوب

إنّ البراءة ناظرةٌ إل «أصل التليف»، لا إل «كيفية انتساب الوجوب» (نفس/غيري). وعليه، فه لا تنف النفسية ولا الغيرية؛
فموضوعها هو الحم المجعول المشوك. وبناء عل المبن الذي ارتضاه صاحب «المنتق» نفسه، فإنّ «الوجوب الغيري

المترشّح» لا يون مجرى للبراءة. وفوق ذلك، فف مقامنا — حيث إنّ أصل وجوب الوضوء محرز — فإنّ «موضوع البراءة»
بالنسبة إل الوضوء غير متحقق أصلا؛ إذ لا شكّ لدينا ف أصل الإلزام الفعل بالوضوء، وإنما الشك ف كيفيته. النتيجة: لو كان

ثمة مجال للبراءة، لان ف «أصل تليف ذي المقدِّمة» (وه الصلاة المشوكة الفعلية)، لا ف المقدِّمة الت أصل وجوبها معلوم.

شرط التنجيز: الإلزام الفعل ف الأطراف

إنّ تنجز العلم الإجمال منوطٌ بأن تون لأطرافه «إلزام فعل»، حت يؤول الترخيص ف كلا الطرفين إل مخالفة قطعية عملية. فلو
لم ين ذو المقدِّمة فعلياً (كالحج ف فرض عدم الاستطاعة)، لما انعقد طرف الإلزام الفعل أساساً حت تقع «الصلاة/الحج» طرفاً



ف ذي المقدِّمة هو البراءة فحسب. ولو كان ذو المقدِّمة فعلياً (وهو ظاهر كلمات المحقق الخوئ ون المرجع بالنسبة إلللعلم؛ في
مثال المنذور)، فإنّ «الصلاة بما ه ه» ه الأخرى ليست طرفاً للعلم بـ«نفسية/غيرية الوضوء»؛ إذ إنّ وجوب الصلاة محرزٌ

استقلالا، والشك إنما هو ف كيفية وجوب الوضوء، لا ف أصل وجوب الصلاة.

دفع الخلط: النفسية/الغيرية ليست مساوقةً للفعلية/عدم الفعلية

عل ون الوجوب الغيري هو الآخر فعلياً من حيث الجعل — بناءإنّ كون الوجوب نفسياً أو غيرياً ليس مساوقاً لـ«الفعلية». فقد ي
مبن الجعل الاستقلال ف الغيريات. وعليه، فلا يمن افتراض تعليق فعلية وجوب المقدِّمة عل فعلية ذي المقدِّمة عل نحوٍ
مطلق؛ فهذا لا يتم إلا عل مبن إرشادية الغيريات، لا عل مبن الجعل التأسيس. ولازم هذا اللام هو أنّ التمسك بـ«تعارض

البراءة من نفسية الوضوء والبراءة من نفسية الصلاة» ف هذا المقام، يرتز عل افتراضٍ غير صائب وهو «جعل الصلاة طرفاً
للعلم»، وعل الخلط بين الفعلية وكيفية الوجوب.

تحليل صور الأمثلة وحدود الانحلال

ف مثال الختان: فإن لم ين الملف مستطيعاً فعلا، لم ين الحج فعلياً، وكان «الختان» هو طرف العلم لا «الحج». فيون
الصور السابقة (وه الحج. وإن كان مستطيعاً، رجعت المسألة إل زاً، وتجري البراءة بالنسبة إلتان معلوماً ومنجوجوب الخ

فعلية ذي المقدِّمة)، لا إل الصورة الثالثة.

وف مثال النذر (نذر الوضوء أو الصلاة): فإنّ هذا المثال ينطوي عل شين مستقلين: الشك ف متعلَّق النذر، والشك ف كون
وجوب الوضوء نفسياً أو غيرياً. وف هذا المثال، يمن تصوير «الانحلال الحم» عل نحوٍ معقول؛ إلا أنّ هذا يغاير جعل

«الصلاة» طرفاً للعلم ف الصورة الثالثة — الت موضوعها هو كون الوجوب المعلوم نفسياً أو غيرياً.

النتيجة النهائية: إنّ أساس نقد السيد الروحان، المرتز عل «تعارض البراءتين» ف هذه الصورة، مبن عل جعل الصلاة طرفاً
للعلم عل نحوٍ غير صائب. فف الصورة الثالثة، ليست «الصلاة» طرفاً للعلم الإجمال بـ«نفسية وجوب الوضوء أو غيريته»؛

فالأطراف الحقيقية للعلم ه حيثيتان لإلزام واحد معلوم. وعليه، فإنّ التعارض المدَّع بين «البراءة من نفسية الوضوء» و«البراءة
من نفسية الصلاة» لا محل له؛ وذلك لأنّ الثانية ليست طرفاً للعلم ولا مورداً للجريان ف هذه البنية أساساً. فالتليف الامتثال بين،

وهو أنّ امتثال معلوم الوجوب (كالوضوء أو الختان) لازم؛ وإنما تجري البراءة ف التاليف المستقلة الفاقدة للفعلية (وه ذو
المقدِّمة المشوك الفعلية).

وعل هذا المبن، فإنّ قياس ما نحن فيه بباب الأقل والأكثر هو الآخر غير تام. فف الأقل والأكثر، يون «الأقل» معلوماً بالتفصيل،
ويون «الأكثر» مشوكاً ومجرى للبراءة. وأما هنا، فإنّ تحويل «الوضوء» إل معلوم و«الصلاة» إل مشوك، ثم بناء «تعارض

.الصورة الثالثة مورد كلام المحقق النائين أخرى، لا إل صورة أساسه إل ف الأصول» لإثبات عدم الانحلال، إنما هو ناظر

خلاصة الإشال: إنّ الصورة العلمية الت طرحها السيد الروحان، بجعلها الصلاة طرفاً للعلم، خارجةٌ عن محل نزاع المحقق
النائين. فالبراءة لا تجري ف كيفيات الوجوب (النفس/الغيري)؛ وموضوع البراءة هو «أصل التليف»، وف الصورة الثالثة لا

شكّ لدينا ف أصل وجوب الوضوء. كما أنّ شرط التنجيز هو فعلية الإلزام ف الأطراف؛ وهذا الشرط غير متحقق ف طرف الصلاة
— عل النحو المفروض ف الصورة الثالثة. وعليه، فلا وجه لتعارض البراءتين وسقوط الانحلال.

و صلّ اله عل محمد و آله الطّاهرین

---------------------



[1]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 2، 229-228.
[2]‐ همان، 230-229.

--------------------
المصادر

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. ۷ ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،الروحان ‐


